# पुजीतित्व



₩ શ્રી: ૠ

श्रोमदमृतग्रन्थमालायाः द्वादशं पुष्पम्

# श्रीपरमशिवस्तोत्रम्

तथा

# वस्तु-स्थितप्रकाशः

(हिन्दी-ज्याख्या-सहितम)



#### ग्रन्थितम् — श्रोमद्श्रमृतवाग्भवाचार्यः

विद्वद्वरकलास्थानं श्रीपीठं पण्डितप्रियम् । अमृतं वाग्भवं भूयात् पुरुषार्थप्रसिद्धये ।।

प्रकाशक:

श्रीपीठं, सैद्ध-दर्शन-शोध-संस्थानं, जम्मू।



# पूजातत्त्व



महामहोपाध्याय श्रीगोपीनाथ कविराज एम.ए., डी. लिट. हारा प्रकाशित

(V I Pol

प्राप्ति-स्थान

श्री श्रोंकार नाथ मुट्टू

५२/४६, लच्मीकुन्ड

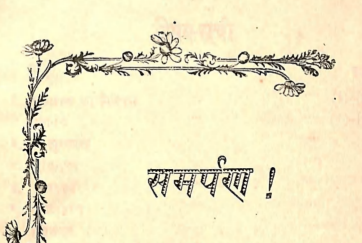
वाराणसी

Shri Shashi Bhushan Das-gupta, 35B, Charu Avenue, Calcutta—33.

सर्वाधिकार सुरचित

मूल्य : ४)

मुद्रक: सरला प्रेस, वाराण्सी।



जिनके आन्तरिक आग्रह और उत्साह से पूजा की पुस्तक पहले संकितत हुई थी, जो समवेत पूजा में ऋोक पाठकर और सुनकर विशेष आनन्द अनुभव करती थीं—जो हमारी मित्रमंडली में "माजी" नाम से सुपरिचित थीं—उन क्विंगीया माजी की पुण्यस्मृति में यह अन्थ समर्पित किया जाता है।

# DAMA!

विसके बारातिक बाहार की देशाह है पूर्ण की बराव मानो होतिन हो थी। जो समयेन पूरा के शहर बादकर बार समया विहीय कानाइ बाहार करती बी—या हुमारो मियांच्या की मेहाती वास से सुर्वाहित्य शी—हम जातीता संदर्भ की प्रशाहति से बार स्था स्थानित संदर्भ की प्रशाहति से

# विषय-सूची

प्रशासन . इ.व. इ.स. होताच . ४३

algy

| 18    | विषय              |                 | 1985 BUT          | पृष्ठांक  |
|-------|-------------------|-----------------|-------------------|-----------|
| 2     | प्रकाशक का निवेदन |                 | TEE               | (i)-(iii) |
|       | मुखबंध            |                 | TELE FIRE.        | (88)-(88) |
| ₹.    | विष्णुस्मरण       |                 | ••••              | . 6       |
|       | शुद्धितत्त्व      | in the          | ••••              | १६        |
| ٧.    | धामतत्त्व         | War with        | ••••              | २२        |
| T. T. | स्वरूपतत्त्व      | and the same    | Manta-in          | २४        |
| 6.    | गुरुतत्त्व        | HIT OF THE O    | ••••              | २७        |
| ⊂.    | भगवत्तत्त्व       | nikari iiii     | TOTAL SILL        | २८        |
| ε.    | शक्तितत्त्व       | TRACE TO THE IS | All In the second | ₹⊏        |
| 1 1   | पुरुषोत्तमतत्त्व  |                 | Tel Comment       | पूर       |
|       | न्यासतत्त्व       |                 | ·1/28 / 10.00     | इह        |
| 2 2   | उपचार-समर्पण      | ••••            | ••••              | 30        |
| १₹.   | प्रार्थना         | •               | ••••              | 83        |
|       | प्रणाम            |                 | ••••              | 23        |
| 100   | त्रिशरण           | •••             | ****              | ११५       |
|       | तत्त्वविभाग       | ••••            |                   | ११७       |
| ? 19. | श्रीमृत्तिदर्शन   | ••••            | 1 7 1             | ११८       |
|       |                   | परिशिष्ट        |                   |           |
| ₹=.   | भगवत्तत्व         |                 | ••••              | 1.        |
| .39   | पु रुषोत्तम       |                 | ****              | 9         |
| ₹0.   | भगवान-इष्ट-गुरु   |                 |                   | 16        |
| 28.   | गुरुतत्त्व        | 1111            | ••••              | 17        |
| 22.   | इष्टतत्त्व        |                 | ••••              | 22        |

|       | विषय                             |        |                | पृष्ठांक             |
|-------|----------------------------------|--------|----------------|----------------------|
| ₹₹.   | भगवान्                           | PR. PP | ****           | 28                   |
| 28.   | ऋषि-छन्द-देवता-विनियो            | ग िंगा | ••••           | 29                   |
| २५.   | यंत्र-तंत्र-मंत्र रहस्य          | ••••   | ****           | 31                   |
| २६.   | <b>अधिकारी विचार</b>             | ****   | प्रमाणिक विकेश | 40                   |
| २७.   | गुरुवाद श्रौर दीचा               | ••••   |                | 43                   |
|       | षटचक्रभेद                        | ::::   | 10 115         | 44                   |
|       | <b>ग्र</b> न्थि <b>मेद</b>       |        |                | 56                   |
| 2 2   | कुएडलिनी                         |        |                | 59                   |
|       | इड़ा-पिंगला-सुषुम्ना नाड़ी       |        |                | 66                   |
| 40    | मूर्तितत्त्व                     |        | ****           | 70                   |
|       | व्यष्टि-समष्टि तत्त्व            |        |                | 72                   |
| 100   | सत्यप्रतिष्ठा-प्राणप्रतिष्ठा-त्र |        |                | 73                   |
| 1     | पूजा के ऋंगविभाग                 | ं      |                | 77                   |
|       |                                  |        | ****           | 82                   |
| with. | धारणा-ध्यान-समाधि                |        | 177            | IN COLUMN TO SERVICE |
| ₹७.   | जप                               | ••••   | PERIOD-7       | 98                   |
| ₹८.   | यज्ञ                             | ••••   |                | 114                  |
| ₹8.   | हवन                              | ****   | ••••           | 115                  |
|       | विसर्जन                          |        |                | 118                  |
|       | प्रसाद-वितरण                     |        |                | 119                  |
|       | सब कामों में पूजा                | ****   | ••••           | 122-144              |

1

DI TI

# प्रकाशक का निवेदन

'पूजा' शब्द से आजकल साधारणतः भिन्न भिन्न प्रतिमात्रों को फल, फूल, जल, बेलपत्ती, चन्दन, धूप, दीप, ऋर्घाटि ऋर्पण करना समभा जाता है। इसके साथ अनेकों त्योहार, आचार-पद्धति श्रीर उत्सव-स्रनुष्ठान भी श्राकर मिल गये हैं। पूजा के बाहर के ग्रांग की तरफ अब हमारी दृष्टि इतनी त्राकृष्ट हो गई है कि हम पूजा की प्राण-वस्त त्रथित् उसकी प्रकृत ऋध्यात्म साधना प्रायः खो बैठे हैं स्त्रौर पूजा के स्थलों को बाह्य त्राडम्बर एवं तामसिक उत्सव-त्रानुष्ठान में पर्यवसित कर दिया है। किन्तु वस्तुतः भारतवर्ष में वैदिक युग से लेकर वर्तमान काल तक पूजा एक जीवन्त अध्यात्म-साधना रही है। इस अध्यात्म-साधना की धारा अनेक समय फल्गु-स्रोत के समान श्रदृष्ट होने पर भी श्राज तक श्रविन्छिन्न भाव से चली ब्रा रही है ब्रीर हमारा विश्वास है कि इसी के द्वारा ही भारत का समग्र जातीय जीवन विधृत रहा है। त्र्याजकल के तामसिक भावावरण ने जो हमारी सत्य-दृष्टि को दक लिया है इसको दूर करके अपने आपको साधन-जीवन में प्रतिष्ठित करने की इस समय विशेष त्र्यावश्यकता है। इस ग्रुम संकल्प से उद्बुद्ध होकर पूज्य श्रीस्वामीजी ने (जो त्रपना नाम प्रचार नहीं करना चाहते हैं, इसी से उनका नाम अप्रकाशित रखा गया है ) अपने बन्धुश्रों में एक विशेष प्रणाली द्वारा पुजा का प्रचलन किया है । इस उद्देश्य से उन्होंने वैदिक काल से लेकर विभिन्न समयों की ऋध्यात्म-साधना के ऋनुकृत अनेक श्लोक संग्रह किये हैं श्रीर श्रपने भाव को प्रकट करने के लिए कुछ श्लोकों की रचना भी की है। मुख्यत: इन श्लोकों की ब्रावृत्ति ही पूजा है। इसके साथ पूजा के विभिन्न स्तरों तथा भावों के अनुकृत कुछ संगीत भी संयोजित किये गये हैं। ( संगीत बंगला भाषा में होने के कारण इस पुस्तक में नहीं दिये गये हैं )।

श्रीस्वामीजी की रचित श्रीर प्रचारित इस पूजा में कुछ बातें विशेष-रूप से लच्य करने योग्य हैं। प्रथमत: श्रीस्वामीजी की धारणा है कि यह पूजा-प्रणाली कोई नई वस्तु नहीं है। यह प्राचीन भारत की सत्यपूर्ण ग्रध्यात्म-साधना की धारा को ग्रमुसरण करके रची गई है; केवल प्राचीन धारा को यथासम्भव वर्तमान समय के उपयोगी बना दिया गया है। द्विती-यतः वे बाह्य पूजा के विरोधी नहीं हैं तो भी वे मानसिक पूजा को प्रकृत साधना मानते हैं और प्रतिष्ठित करने की चेष्टा करते हैं। बाह्य पूजा सर्वदा मानसिक पूजा के सहायक एवं परियोधकरूप में ग्रहण करने योग्य है।

इस पूजा में सर्वापेचा लच्छाय वस्तु है इसका क्रम । जो रलोक यहाँ एकत्रित किये गये हैं ये इतरतत: विद्यित अच्छे अच्छे श्लोकों का संग्रहमात्र नहीं है। इनके कम में एक ग्रखंड साधना-रहस्य ग्रन्तिनिहत है। साधना के भीतर एक स्तर से दूसरे स्तर में तथा एक तत्त्व से दूसरे तत्त्व में ऋगसर होने का एक विशेष कम है। यह कम श्रीस्वामी जी ने ऋपनी साधना द्वारा अनुभूति से लाभ किया है। इसलिए श्रीस्वामीजी के पूजा-रहस्य में प्रवेश करने के लिए इस क्रम को हृदयंगम करना होगा अर्थात् पूजा के एक अंग के बाद दूसरा अंग और एक तत्त्व के बाद दूसरा तत्त्व क्यों श्रौर कैसे स्राता है। जो इस पूजा को जीवनगत ( सार्थक ) बनाना चाहते हैं उनको इन पूजा-श्लोकों के भावार्थ के अन्तर्निहित इस क्रम को विशेषरूप से लच्य करने की चेष्टा करनी होगी। पूजा में जो विभिन्न तत्त्व हैं--जैसे गुरु-इष्ट-भगवान तत्त्व, शक्तितत्त्व, पुरुषोत्तम्तत्त्व, न्यास-तन्व, उपचार-समर्पेण तन्व, प्रणामतस्व, विसर्जनतन्व, इत्यादि--उनके रहस्यों को ऋच्छी तरह समके बिना पूजा का प्रकृत रहस्य समक में नहीं म्रायेगा । उदाहरणार्थं प्रचलित विश्वासानुसार ब्रह्म, शिव, शक्ति, कृष्ण, प्रसृति त्रलग त्रलग परस्पर विरोधी तस्व माने जाते हैं किन्तु प्रकृत तस्व समभ में ब्राजाने पर मालूम होगा कि विरोध तो कहीं है ही नहीं वरन् सब एक ही परम तत्त्व के विभिन्न प्रकाश हैं। यह तत्त्व-दृष्टि लाभ होने पर ही समभ में श्रायेगा कि शक्तितस्व के बाद पुरुषोत्तम तस्व क्यों श्राता है। श्लोकों की अन्वय-व्याख्या के बीच बीच में ये सब तत्त्व और इनका आपस में अभिन्न मेल सममाने की चेष्टा की गई है।

साधन रहस्य का पूरा विवेचन पूजा-श्लोकों की अन्वयमूलक व्याख्या तथा सम्बंधित आलोचना में लिखना सम्भवपर नहीं हुआ। इसलिए एक दोर्घ परिशिष्ट पीछे दिया गया है जिसमें ध्यान, जा, षट्चकमेद, कुल-कुंड लिनी-जागरण एवं साधना के अन्यान्य गूढ़ रहस्यों को यथासम्भव सम्भाने की चेष्टा की गई हैं। साधना के रहस्यों को पूर्णरूप से लिखना या सममाना कभी भी सम्भवपर नहीं तोभी प्रकृत साधक (सत्य के खोजी) की सुविधा के लिए जहाँ तक होसका आभासरूप से इन रहस्यों पर प्रकाश डालने की चेष्टा की गई हैं। इस विवेचन में किसी पांडित्यमूलक आलोचना अथवा कूटतर्क में प्रवेश नहीं किया गया है, केवल सर्वसाधारण के लिए प्रहण्योग्य और यथासम्भव सहज और सरल करने का प्रयत्न किया गया है।

श्रन्वयमूलक व्याख्या के बीच बीच में जो संदित श्रालोचना है श्रौर परिशिष्ट में जो विभिन्न तत्त्वों का विवरण है इनमें मेरे लेख श्रीर स्वामी जो के लेख मिलेजुले हैं। इन विषयों में मेरा उनसे एक मत होने के कारण ही ऐसा किया गया है। फिर भी कहीं कहीं पर केवल मेरे लेख उद्धरण चिह्न ( "--" ) के भीतर दिये गये हैं।

जिनके लिए यह प्रन्थ लिखा गया है उनको यदि इससे अध्यातम-जीवन की प्रेरणा और पथ-संघान लाभ हो तो हमारा उद्देश्य सफल होगा।

भक्त-बन्धु श्रों के विशेष श्रनुरोध ने ( माताजी की श्रात्मा को तृप्ति के लिए ) पं० श्रोंकार नाथ मुद्दू को इस पुस्तक का हिन्दी में श्रनुवाद करने को बाध्य किया। इस काम में व्यय का कुल भार उन्होंने लिया है। इसलिए इस पुस्तक की बिकरी से जो श्रर्थ-प्राप्ति होगी उसके श्रधिकारी वे ही होंगे। इस पुस्तक का सर्वस्वत्व उन्हों का होगा।

रए, सिगरा, वाराणसी। रासपूर्णिमा, सं० २०१४

श्रीगोपीनाथ कविराज

#### मुखबंध

भारत के प्राचीन ऋषि-मुनियों ने ध्यानयोग में पूर्णरूप से समाहित होकर भगवान की त्र्यात्म-शक्ति साज्ञात्कार की---"ते ध्यानयोगानुगता अपर्यम् देवात्मशक्तिं स्वगुर्णैः निगृहाम्" । तच शक्ति के स्वरूप श्रौर कार्यप्रणाली-निर्णय की चेष्टा आरम्भ हुई । इसके बाद उन्होंने आविष्कार किया कि शक्ति ही जीव-जगत् की सृष्टि-स्थिति-लय का मूल है। यही शक्ति सबके भीतर छिपी हुई सबको चलाती है श्रीर सबके लिए जो कुछ प्रयोजनीय है उसकी व्यवस्था करती है—''याथातथ्यतोऽर्थान् व्यद्धात शाश्वतीभ्यः समाभ्यः"। तब मालूम हुत्रा कि शक्ति के बिना इमारी त्राँखें देख नहीं सकतीं, कान सुन नहीं सकते, मन चिन्ता नहीं कर सकता, हाथ काम नहीं कर सकते, पाँव चल नहीं सकते श्रीर प्राण जीवित नहीं रह सकता । शक्ति के अभाव से हमारे माँ-बाप, माई-बहिन, बन्धु-बान्धवों का तथा हमारा भी अस्तित्व लोप हो जाता है। फिर अनुभव में आया कि ये शक्ति सचिद। नन्दमयी हैं श्रौर वे हमको जीवित रखने में, पूर्ण परिण्ति दान करने में तथा हमको ज्ञान, अ्रानन्द, सुख, शान्ति, सौन्दर्य ऋौर माधुर्य से पूर्ण विभूषित करने में सदा व्यस्त हैं। वे इमको पूर्ण परिण्ति दान करना चाहती हैं स्त्रीर हमारी भगवत्-प्राप्ति में सहायक होना चाहती हैं परन्तु हम संस्कारवशतः श्रौर श्रज्ञानता के प्रभाव से उनके काम में बाधा देकर अपने लिए समस्त दुः ल-कष्ट की उत्पत्ति करते हैं। इसके बाद अनुभव में श्राया कि इम मानो अनादि अज्ञान के प्रभाव से अपने आनन्दम्य स्वरूप को भूलकर एक अप्राकृत आनन्द देश से इस दुःखमय संसार में त्रा पड़े हैं। तब से माँ हमारे स्वरूप को जगाकर हमको अपने

**त्र्यानन्द-धाम में वापस ले जाने के लिए व्यस्त हो गई हैं। माँ क्या कमी** संतान का दुः ख-कष्ट सहन कर सकती है। तो भी प्रेमानुरक्त भाँ हनारे ऊपर ब 🛪 व्यवहार नहीं करना चाहतीं, इमसे ज़बरदस्ती कोई का नहीं कराना चाहतीं। इसीलिए हमारे चारों ग्रोर त्रानन्द की लीला फैलाई हुई है। उनको समस्त प्रकृति ज्ञानन्द का वेष धारणकर हपारा मन हरण करने में व्यस्त है। शब्द-स्पर्श-ला-रस-गंव हमको प्रलुब्व कर माँ के देश में ले जाने की चेष्टा कर रहे हैं। हमारा प्रकृत स्वरूप स्थानन्दमय है। हम सिचदानन्दमय की संतान हैं। चारों तरफ़ की त्रानन्द-विभृति हमारे भीतर की भूली हुई स्त्रानन्द-स्मृति को जगाने की चेष्टा कर रही है। यथाकम तब हम त्रानन्द के लिए लुब्ब हो पड़े स्त्रीर चारों तरफ स्त्रानन्द की खोज शुरू हो गई । अभ्यास के दोष से हमारी पाचन-शक्ति लोग हो गई है। अर्थात् इमारी आनन्द ग्रहण करने की शक्ति जाती रही है। इसोसे माँ अपने परम आनन्द स्वरूप को छिपाकर हमारे प्रह्णायोग्य माँ बाप, भाई-बहिन, पति-पत्नी आदि का रूप धारणकर हमारे सामने उपस्थित हुई हैं श्रीर हमारे चारो तरफ़ सौन्दर्य माधुर्य विस्तृत किये हुए हैं। सभी विषयों में शिच्क-गुरु की आवश्यकता होती है। इस हेतु माँ महात्माओं का रूप घारणकर हमारी ग्रहणयोग्यता बढ़ाने की चेष्टा करती हैं। ज्यादा खाकर श्रस्वस्थ न हो जाएँ इस कारण भगवद्-विधान श्राविष्कृत हुत्रा श्रौर श्रनुभव में श्राया कि माँ एकाधार में विधान भी हैं श्रौर विधाता भी। हम माँ का विघान पालन करके ही विधाता के निकट जा सकते हैं। तब वेदादि शास्त्र त्राविष्कृत हुए, यथाकम माँ की मूर्ति नज़र में क्राने लगी, जिससे हम कभी भूल न जाएँ कि माँ का विधान पालन करने में मुख श्रीर विधान लंघन करने में दुःख-कष्ट है। दुर्गा, काली, ब्रादि मातृ मूर्तियाँ इसी माव के द्योतक हैं। जीव ने पहले भय से माँ का विधान पालन करना आरम्भ किया, फिर घीरे धीरे इद्ररूपी भगवान का करुणामय रूप दर्शन में आने लगा।

हमारा स्वरूप त्रानन्दमय है—इसीसे तो चारों तरफ़ त्रानन्द की खोज चज रही है। जीव जो कुछ संचिता या करता है उसका मूल कारण ज्ञानन्द है। ज्ञानन्द का ठीक रास्ता हुँ दू नहीं पाता ज्ञौर प्रलोभन के वश अनेक समय ग़ज़त रास्ते पर चलने लगता है। किन्तु चाहे वह समभे या न समभे वह चाहता है केवल त्र्यानन्द । हमारे सब साधन-भजन त्र्यौर कार्यकलाप के मूल में यही त्र्यानन्द की खोज है - त्र्यानन्दमय विस्मृत स्वरूप का संधान लाभ करना ( to regain the lost Patadise)। माँ चाहती हैं श्रानन्द देना, श्रानन्द के रास्ते पर चलाना । हमारी देह तथा मन का प्रत्येक परमासु आनन्द की खोज में लगा है। इस त्रानन्द की ताल में बाधा न देकर माँ के चलाये हुए रास्ते पर चलना और त्रानन्द लाभ करना ही (माँ के) सब कार्य का लद्य है। माँ का उद्देश्य जानकर माँ को इच्छा के आगे अपनी विकृत इच्छा को समर्पण करना ह्योर माँ के पथ पर चलने के लिए दृढ़प्रतिश होना ही प्रकृत 'दी हा' है। माँ की संगति में चलते-चलते माँ के संग उनके आतन्द्धाम में प्रवेश लाभ करना ही साधना का लच्य है। माँ के आनन्दधाम में प्रवेश लाभ करने पर उनकी लीला दर्शन करना अप्रीर उनको आनन्द-लीला में सहायक होना ही प्रकृत 'भजन' है। साधन होता है प्रवर्त्तक श्रीर साधक श्रवस्था में, भजन साधित होता है सिद्ध अवस्था में। साधक को चित्त को शूत्य करना होगा आरे माँ इमारे शूत्य चित्त को पूर्णत्व से भरपूर करेंगी।

वस्तुतः भगवान की चित्राक्ति स्त्रयं ही भगतान की पूजा करती हैं। ये शक्ति परिग्रह-शक्ति के रूप में अपनी प्रिय सन्तान को अपने धाम में ले जाने के लिए, उसको भगवद्-भाव से परिभावित करने में और उसको भगवत् प्राप्ति अर्थात् पूर्णता लाभ कराने में सर्वदा व्यस्त हैं। वे हमारे भीतर बैठी हुई हमको यह परिण्ति दान करने के लिए कितनी सचेष्ट हैं इसको यथासम्भव जानकर अपने

जीवन तथा कार्थकलाप को उसके अनुकूल करना ही हमारी पूजा है। जिससे हमारे कामना-वासना आदि शक्ति के कार्य में बाधा न दें, इसका नाम है शुद्धितत्व। ध्यान द्वारा हम माँ का उद्देश्य जानने की चेष्टा करते हैं और उपलब्धि द्वारा उससे तन्मयता लामकर अपने स्वरूप में समाहित होते हैं। हमारी पूजा माँ की पूजा की नक्तलमात्र है। यहाँ पुरुषमेध एवं नरमेध यज्ञ का तत्व तुलनीय है।

साधारणतः भगवान श्रीर साधन-भजन के संबन्ध में जो श्रविश्वास श्रीर श्रश्रद्धा देखी जाती है—विशेषतः शिद्धित सम्प्रदाय में — उसके लिए हम ही दायी हैं। हमारे भाव, वचन श्रीर कर्म को देखकर लोग भगवान में विश्वास करने में लुब्ध नहीं होते। श्रानन्दमय के उपासक को सर्वदा श्रानन्द में रहना श्रीर सब को श्रानन्द देते रहना श्रत्यावश्यक है। संशय श्रीर निराश भाव नास्तिक को ही शोभा देता है। जो भगवान में विश्वास करता है उसको कोई श्रनुचित कार्य करने की प्रवृत्ति या साहस नहीं होना चाहिए।

दुःख की बात है कि जो कहते हैं कि "में भगवान को नहीं मानता, साधन-मजन में विश्वास नहीं करता" वे एक बार भी सोचकर नहीं देखते कि प्राचीन ऋषि-मुनि अथवा आधुनिक साधकगण भगवान किसको कहते हैं, उनका स्वरूप क्या है और उनको पाने का उपाय क्या है । यदि भगवान हमारे जीवनधारण में, उन्नति लाभ में एवं पूर्णता लाभ में सहायक हों और साधन-भजन का यही उद्देश्य हो तो "साधन-भजन को नहीं मानता" कहना एक बड़ी मूर्लता की बात होगी। जिसको 'जानता नहीं' उसको कहना 'मानता नहीं' यह बुद्धिमानी का लद्दण नहीं है। भगवान यदि सिच्दानन्द हों तो अपनी सत्ता को सार्थक करना अर्थात् जीवित रहना, ज्ञान लाभ करना तथा आनन्द लाभ करना—एक शब्द में सत्ता, जैतन्य और आनन्द से पूर्णतया विभूषित होना—कौन नहीं चाहता।

हमारे भगवान एक ऐसी वस्तु हैं जिनके अपकाश से हमारे आत्मीय-स्वजन तक हमारे मुख में आग लगाकर हमको तिलांजलि देने को बाध्य होते हैं। "कुछ जानता नहीं, मानता भी नहीं" इस उक्ति में मेरा त्रस्तित्व होना ऋत्यावश्यक है। यहाँ से असज्ज 'मैं' की खोज शुरू होती है। इस 'मैं' के अनुसंधान में, विशेष विचार के पश्चात्, ऋषियों ने एक स्थायी श्रौर उत्तम 'मैं' खोज निकाला है जिसका प्रकृत स्वरूप वाक्य श्रीर मन के त्रगोचर है। तत्त्रदशीं ऋषियों ने उनको सचिदानन्द रूप निर्धारित किया है। वेद कहते हैं कि वे निर्मुण भी हैं श्रीर समुण भी। वे अपनी शक्ति द्वारा जितना अपने आप को प्रकाशित करते हैं अर्थात् हम अपनी इन्द्रियों को शुद्ध और परिणत कर शक्ति की सहायता से जितना उनके स्वरूप को जान सकते हैं, उसी अवधि तक वे सगुण हैं। इसके परे उनका जो ऋज्ञात, अपरिचित अथवा अप्रकाश ऋंश है वह निर्गुण है। तत्वदशीं ऋषियों ने भगवान के प्रकाशांश को अवलम्बन कर उनको सगुण, सचिदानन्द, पुरुषोत्तम, ब्रादि नाम से निर्देश किया है। जो शक्ति जगत् के अनन्त वैचित्र्य की, अनन्त सौन्दर्य, माधुर्य और लावएय की तथा त्रमन्त शक्ति, ज्ञान और ग्रामन्द की मूल प्रस्रवण है एवं अशोष कल्याण-गुण की खान है—हम उसके अंश अथवा प्रतिबिम्ब हैं - वही अनन्त शक्ति बीजाकार में हमारे भीतर सुप्त भाव में अवस्थित है। इस शक्ति को जागरित कर--श्रपने श्रापको भगवद्-भाव से परि-भावित कर, भगवत्-शक्ति युक्त होकर-भगवत्-प्रिय कार्य साधन में नियुक्त रखना हो जीवन का परम व चरम उद्देश्य है।

साधना क्या है ? भगवत्-प्राप्ति अर्थात् पूर्णता लाभ करने का सहज, सुन्दर और स्वाभाविक उपाय (The easiest, best and the most natural method of attaining Perfection)। जिससे हमारी शारीरिक, मानसिक और आध्यात्मिक पूर्ण परिण्ति लाभ हो उसी

का नाम साधना है। शरीर स्वस्थ, सबल श्रीर कार्यच्म हो; मन ज्ञान, प्रेम और स्रानन्द से भरपूर रहे; सब जीवों को स्रापन प्रेमास्पद भगवान की जीवन्त मूर्त्ति जानकर सबके कल्याग्यसाधन में हम सचेष्ट हों—यही साधना का लच्य है। साधना के संबन्ध में लोगों की विकृत धारणा दूर हो जाने पर हमारा विश्वास है कि अविश्वासी नास्तिक भी साधन-भजन करने में लुब्ध होंगे। स्वस्थ शरीर त्र्यौर मन की प्रसन्नता कौन नहीं चाहता । भगवद्-विधान जान कर श्रीर उसके श्रनुकूल चलकर जीवन में उन्नति लाभ करना त्र्यर्थात् परमानन्द में वास करना ही साधन-भजन का उद्देश्य है। जो उन्नति च्रीर शान्ति लाभ करने की चेष्टा करते हैं के अज्ञात रूप से श्रीभगवान की साधना करते हैं। अगर वे साधन-तत्त्व से श्रवगत होते तो समभ सकते कि चरम उन्नति एवं परम शान्ति सहज, सुन्दर श्रौर स्वामाविक उपाय से कैसे लाभ की जाए। शास्त्र, गुरु श्रौर विवेक की सहायता से जानना होगा कि मेरे जीवन का प्रकृत लद्द्य क्या है, मैं क्या करने आया हूँ, मेरे जीवन की चरम सार्थकता कहाँ है और मैं किस उपाय से पूर्ण परिणति तथा परम शान्ति लाभ कर सकता हूँ। पंडितों ने विशेष रूप से विचार करके पता लगाया है कि धन दौलत, स्वजन-बन्धु, भोगैशवर्य, त्र्यादि से जो सुख प्राप्त होता है वह केवल सामियक है स्थायी नहीं। इस सुख से मन की प्रकृत प्यास नहीं मिटती। ऋषियों ने जीवन में प्रत्यक्त कर प्रमाणित किया है कि जीवन का चरम उद्देश्य भगवत्-प्राप्ति है। भगवत्-प्राप्ति का अर्थ ही है पूर्ण परिण्ति अथवा चरम शान्ति लाभ करना । अपने देह, मन और आत्मा के समस्त कार्य को भगवत्-प्राप्ति के, पूर्णता लाभ के, अनुकूल करना ही हमारी साधना है। ज्ञान तथा ज्ञानी की सहायता से यह परम तत्त्व श्रीर इसकी प्राप्ति के उपाय को जान लेना होगा और कर्मचेत्र में अपने जीवन को उसके अनुसार चलाकर परम शान्ति लाभ करना होगा अर्थात् जीवन का उद्देश्य सफल करना होगा।

साधारणतः साधन-प्रणाली दो भागों में विभक्त है—(१) साधन अवस्था के लिए और (२) सिद्ध अवस्था के लिए।

साधन श्रवस्था—भगवान को—भगवत्-तत्त्व को—नित्यसिद्ध, स्वयं-प्रकाश कहा मया है। साधन-भजन केवल उनकी प्राप्ति की बाधात्रों को दूर करने के लिए है।

"नित्य सिद्ध कृष्णप्रेम साध्य कसु नय।
श्रवणादि शुद्धचित्त करये उदय।।" (चैतन्य चितामृत)
'निमित्तम् अप्रयोजकम् प्रकृतीनाम् आवरण-मेदस्तु ततः चेत्रिकवत्'
(पतंजितः)। आवरण हैं—मिलनता, अज्ञानता, कामना, वासना,
आसित्तः, अहंकार, निज-सुख-स्पृहां, प्रतिष्ठा-मोहं, आदि। सभी सम्प्रदायां
ने इनको दूर करने के लिए उपदेश किया है। जीव का काम केवल
आवरण दूर करना है, तदनन्तर स्वयंप्रकाश अपने आप हो प्रकाशित हो
जाते हैं। इसीलिए स्नान, संयम, साधन-श्लोक पाठ, सत्संग, पुण्य
अनुष्ठान, जीव-सेवादि का उल्लेख देखा जाता है। ये सब शुद्धितत्व के
अन्तर्गत हैं। इसके पश्चात् धारणा, ध्यान और समाधि की आवश्यकता
होतो है।

सिद्ध श्रवस्था — सिद्ध श्रवस्था में साधन-भजन के विध्न, बाधा श्रीर श्रावरणादि के दूर हो जाने के फलस्वरूप सर्वत्र ब्रह्म-दर्शन लाभ होता है। जीव-जगत् भगवान की जीवन्त मूर्त्त हो जाते हैं। तब सर्वत्र ब्रह्म-दर्शन, ध्यान श्रीर सेवा स्वाभाविक हो जाने के कारण सिद्धपुरुष के सब भाव, चिन्ता श्रीर कार्य पूजा में परिणत हो जाते हैं। भगवान की लीला दर्शन करना श्रीर श्रपने श्रपने श्रिधकारानुसार भगवत्लीला में योग देना ही उनका एक मात्र कार्य श्रीर साधना हो जाती है। 'मत्कर्मकृत् मत्यरमो मद्भक्तः' (गीता ११-५५) का भाव तब जीवन में प्रकृत सत्य मूर्त्त रूप में दिखाई देता है। यही पूजा भारत के प्राचीन ऋषि करते थे श्रीर इसी पूजा में वृन्दावन की गोपियाँ विभोर रहती थीं। भगवान को

छोड़कर वे न कुछ जानते थे, न सोच सकते थे। भगवान के कार्य के अतिरिक्त श्रौर वे कुछ कर ही नहीं सकते थे।

साधना के भीतर तीन तत्त्व ऋनुभव में ऋाते हैं:—(१) शुद्धि (२) ध्यान ऋौर (३) उपलब्धि । शुद्धि-तत्त्व का उल्लेख ऋागे किया गया है।

ध्यान की सहायता से आत्मदर्शन सुलभ होता है और भगवत्-स्वरूप तथा उसकी कार्यप्रणाली और लीला रहस्य अनुभव करने की योग्यता लाभ होती है। इसके फलस्वरूप उपलब्धि का रास्ता खुल जाता है। तब यह अनुभव में आने लगता है कि भगवान बाहर एवं भीतर बैठे कैसे लीला कर रहे हैं और इस लीला का उद्देश्य क्या है। इसके बाद साधक अपने कर्म के द्वारा ध्यान से उपलब्ध भगवत्-लीला के अनुकूल अपने जीवन को नियन्त्रित कर, स्वधर्म पालन कर, इस लीला के सहाय-भूत होता है।

जीव भगवान की विभ्ित श्रयवा संतान-संतित है। बाल-बचों को सुखी न करके माँ बाप को सुखी नहीं किया जा सकता। सन्तान की सेवा ही माँ-बाप की सेवा है। इसीलिए जीव के स्नान-श्राहारादि के द्वारा विश्वरूप भगवान को रनान-श्राहारादि श्रपंण करने की व्यवस्था है। इस शुद्ध श्रीर शान्त होकर जीव के भीतर से ही शिव का दर्शन लाभ करते हैं। तब जीव-प्रेम भगवत्-प्रेम में श्रीर जीव-सेवा भगवत्-सेवा में परिणत हो जाते हैं। साधक श्रपने श्रात्मा को सर्वभूतात्मरूप में श्रार श्रात्म हो श्रादम को श्रीर श्रात्म को श्रयात्म सेवा भगवान को प्रस्कृतित करने की श्रीर श्रात्म को श्रयांत् भगवान को प्रस्कृतित करने की चेष्टा करता है। श्रपनी उन्नति एवं शान्ति के लिए जितनी चेष्टा करता है सबके सुख श्रीर शान्ति के लिए उतनी ही चेष्टा कर विना नहीं रह सकता। साधक 'पर' किसीको नहीं समभता। उसके कोषानुसार जीवसेवा श्रात्मसेवा का ही नामान्तर है। सब भूतों में श्रात्म र्शन, श्रात्मोपल्लिंब, श्रात्मसेवा उसकी साधना

का उद्देश्य है। वह सत्य-पितष्ठा द्वारा सर्वत्र श्रात्मदर्शन, प्राग्-प्रितिष्ठा द्वारा सर्वत्र भगवत्-लीला-रस श्रास्वादन तथा श्रानन्द-पितष्ठा द्वारा श्रानन्द-एस में विभोर श्रोर समाहित रहता है श्रीर श्रपने श्राग विभोर श्रीर समाहित होकर सबको यह श्रानन्द-एस श्रास्वाद करने की योग्यता . प्रदान करने की चेष्टा करता है।

प्रकृत साधक की दृष्टि में संसार भगवान का स्नानन्द्धाम है स्नौर जीव वेष धारण किया हुस्ना शिव स्नर्थात् भगवान की जीवन्त मूर्ति है। मालूम पड़ता है कि जैसे भगवान हमारे ग्रहणयोग्य होने के लिए स्नात्मीय स्वजनों के रूप में हमारे सामने उपस्थित हुए हैं। माँ-जाप—स्नन्नपूर्णा-विश्वनाथ; पित—शिव, राम व कृष्ण; स्नी—पार्वती, सीता व राधा; लड़का—बालगोपाल; लड़की—कन्या भगवती रूप में दिखाई देते हैं। सबके भीतर भगवान का ध्यान स्नौर दर्शन लाभ करने के लिए वह प्रार्थना करता है। सबको सेवा उसकी पूजा में परिणत हो जाती है; जीवन मधुमय, कार्य साधनमय स्नौर निद्रा समाधि हो जाती है।

'पूजा'—श्रेष्ठ व्यक्ति अथवा तत्त्व के सानिध्य से श्रेष्ठता लाभ करना। 'उपासना'—उपास्य के सानिध्य से उपास्य के भाव से परिभावित होना, जैसे आग के सानिध्य से देह गर्म हो जाती है और बरफ़ के सानिध्य से देह शीतल हो जाती है। किसो आदर्श जीवन अथवा तत्त्व को सामने रखकर, धारणा, ध्यान आर समाधि द्वारा उसमें तन्मय हो जाना पूजा का उद्देश्य है। जो किसी आदर्श चित्र को अवलम्बन कर अपने जीवन को आदर्श-स्थानीय बनाने की चेष्ठा करते हैं वे चाहे मानें या न मानें, उस आदर्श चित्र की पूजा करते हैं।

'मुक्तिहिंत्वाऽन्यथाख्याति स्व-स्वरूपेणावस्थितिः"—हमारे शास्त्र ने सिद्धि को स्वरूपोपलब्धि श्रीर मुक्ति को श्रन्यथा-ख्यातिरहित श्रपने स्वरूप में श्रवस्थिति कहा है। हार श्रपने गले में है लेकिन श्रपने गले की तरफ न देलकर हम हार हुँ इने में लगे हैं। कस्तूरी मृग की नामि में है लेकिन कस्त्री-गन्ध से लुब्ध हरिएए गन्ध की खोज में पागल के समान इधर-उधर दौड़ता-फिरता है। वास्तव में भगवान हमारे भीतर ही हैं, उन्होंकी शक्ति से सब काम हो रहा है, वे ही हमारे भीतर लीलारत हैं लेकिन हम भीतर की तरफ़ न देखकर उनको बाहर खोजते-फरते हैं। अपने भीतर के छिपे हुए तत्त्व को बाहर की मूर्ति में आरोप कर, शास्त्रोक्त विधानानुसार साधना द्वारा उनकी स्वरूपोपलब्धि कर, धारणा, ध्यान और समाधि द्वारा उनमें तन्मयता लाभ कर हम अपने भीतर के अहष्ट तत्त्व का दर्शन लाभ करते हैं। जो सत्य होते हुए भी असत्य अथवा असम्भव मालूम होता था उसमें सत्यारोप कर उस सत्य को पत्यन्त करना ही हमारी साधना का उद्देश्य है। सुतरा 'पूजा' है वास्तव में विस्मृत स्वरूप अथवा तत्त्व की पुनरूपलब्धि (Regain of lost Paradise)।

श्रसाधक श्रवस्था में जिनके श्रनुकूल होना तो दूर रहा जिनके श्रस्तित्व तक में विश्वास नहीं करता था, सद्गुरु ने श्रपना श्रादर्श जीवन सामने रखकर उनसे कुछ परिचय करा दिया। तत्पश्चात् उनके सान्निध्य से श्र्यात् उनकी तत्त्वोपलि के फलस्वरूप श्रपना श्रन्तर जितना-जितना उनके माव से भावित होने लगा उतना ही मैं श्रजात रूप से उनके श्रनुकूल होने लगा। श्रन्त में ऐसा समय श्राया जब मैं उस श्रादर्श तत्त्र में समाहित होने के कारण श्रादर्श का सारूप्य लाभकर स्वयं श्रादर्श मय हो गया। जो श्रसम्भव मालूम होता था वह सत्य में परिण्त हुश्रा। साधक साधना द्वारा इष्ट तत्त्व में समाहित होकर इष्टमय हो जाता है। भाई तत्त्व जब तक सिद्ध जीवन में दृष्ट होकर श्रीर साधना द्वारा उपलब्ध होकर श्रपने जीवन में प्रत्यत्तीभूत न हो तब तक उस तत्त्व का वास्तविक श्रर्थ समक्त में नहीं श्राता।

दीचा के मन्त्र में एक शब्द होता हैं। इष्ट के जीवन के भीतर उसका

अर्थ उपलब्ध होता है। साधना द्वारा प्रत्येक तत्त्व में इष्ट की लीला अनुभव करने के फलस्वरूप उसकी प्राण्यितिष्ठा होती है। तब मंत्र की सिद्धि प्राप्त होती है।

वैदिक युग में साधना के लिए शिष्य को गुरु के घर जाना होता था। वहाँ रहकर शिष्य को गुरु के ब्रादेशानुसार चलना होता था। इसके परिग्णामस्वरूप शिष्य समस्त उच्छुङ्खलता से रिवृत हुन्ना प्रकृत स्वाधीनता लाभ करने का सुयोग पाता था। कारण, स्वाधीन का अर्थ है स्व के, अपने आतमा के, भगवान के, भगवद् विधान के अधीन होना। संयत शुद्ध शिष्य शास्त्र, गुरु श्रीर विवेक की सहायता से श्रपने जीवन का लच्य निर्ण्य कर, उस लच्य का पूर्ण विकास श्रीर स्वरूप सद्गुरु श्रथवा इष्ट-तत्त्व के भीतर उपलब्ध कर श्रीर उसी श्रादर्शानुसार श्रपना जीवन गठनकर, उसमें तन्मयता लाभकर, श्रपने भीतर बीजाकार में निहित भगवत्-शक्ति को पूर्ण विकसित करने का सुयोग पाता था। गुरु शिष्य को स्वधर्म तत्त्व अर्थात् अपने प्रति कर्तव्य रूप आश्रमतत्त्व एवं समाज अथवा जीव-जगत् के प्रति कर्तव्यरूप वर्णतत्त्व ( Duty to Self and Duty to Scciety ) श्रौर उसकी साधन-प्रणाली उत्तम रूप से समभा देते थे। त्र्रपने जीवन में भगवद्इच्छा जानकर स्वधम्मे पालन द्वारा उस इच्छा। को पूर्ण करने के लिए व्रती होने का नाम ही था 'दी चा'। शिष्य गुरु को - अपने इष्ट को - अपने भीतर की बीजरूप निहित भगवत्-शक्ति की पूर्ण विकसित अवस्था सम्भता था । उनके आदर्शानुसार जीवन गठनकर, उनसे तन्मयता लाभकर, ठीक उनके समान हो जाना ही उसकी साधना का टहेश्य होता था।

साधारणतः साधकगण को तीन श्रेणियों में विभक्त किया जाता है—जानी, योगी और भक्त । ज्ञानी का प्रधान लच्च है ब्रह्म में तादातम्य लाभ करना, उपाय है आतम-स्रानात्म-तत्त्व का विवेक । योगी का लच्च है जीवातमा श्रीर परमात्मा का मिलन साधन, उपाय है अपने को परमातमा

से युक्तकर अनासक्त फलाकांद्धारिहत होकर यज्ञार्थ कर्म करना । मक्त का लद्ध्य है भगवान से प्रेम लाम करना, अपने जीवन में भाव, वचन और कर्म द्वारा भगवद्-इच्छा सफल करना; उपाय है भगवान को आत्मिनिवेदन, सर्वत्र भगवत्-लीला की अनुभूति, जीव-जगत् को भगवत्-विभूति जानकर जीव की सेवा करना । भक्तियोग में फिर शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य ओर मधुर भाव के साधक दृष्ट होते हैं ।

पूजा एक प्रकार का आरोप-साधन (auto-suggestion) है। अपनी अनुभूति को आदर्श चिरत्र में आरोपित कर, उसके भीतर भगवद्-भाव के ध्यान द्वारा भगवता उपलब्ध कर, उस भगवत्-तत्त्व—भगवद्-भाव—को अपने भीतर प्रस्कृटित कर—अनुभव कर—भगवद्-भाव—को अपने भीतर प्रस्कृटित कर—अनुभव कर—भगवद्-भाव के भरपूर हो जाना ही पूजा का उद्देश्य है। भगवान हमारे भीतर हैं लेकिन हम उनको देख नहीं पाते। उनके अस्तित्व में विश्वास कर, मन को बाह्य विषयों से हटा कर, कल्पना द्वारा उस भगवत्-तत्त्व का ध्यान करते करते वह छिपा हुआ तत्त्व अनुभव में आ जाता है।

जो तत्व स्थूल दृष्टि से दिखाई नहीं देता, चिन्ता से धारणा में नहीं स्थाता उस तत्त्व को उपलब्ध करने का एक मात्र उपाय यही है कि जिन्होंने उस तत्त्व की उपलब्ध करने को चेष्टा करना । स्थारोच्चरशों की स्थनभूति को सत्य मानकर ही हमारा शास्त्र बना है । हमारा दृढ़ विश्वास है कि विज्ञान स्थार दर्शन उसका खंडन न करके भविष्य में उसका मंडन करने को बाध्य होंगे । इसलिए हम विज्ञान का बहुल प्रचार पसंद करते हैं । हमारा विश्वास है कि भविष्यत् में एक सभय स्थारेगा जब शिच्चित सम्प्रदाय हमारी साधन-पद्धित को विज्ञान-सम्भत स्थार करवाणप्रद समभकर साधना हारा सिद्धि लाम करने का प्रयत्न करेंगे ।

भगवान जगत् सृष्टि करके सब सृष्ट पदार्थों के भीतर प्रवेश कर गये। जगत् का सब कार्य उनके सानिध्य से, उनकी इच्छा से तथा उनकी शक्ति से हो रहा है। जीव का अहंकार उसके और भगवान के बीच में आकर भगवान को देखने नहीं देता और भगवान के सब कमों को अपना कहकर, सब कमों को विकृत कर, भगवत्-लीला आस्वाद करने में — भगवद्-इच्छा सफल होने में — भगवत्-लीला अनुभव करने में बाधा देता है। परिणाम यह होता है कि आनन्दधाम संसार रूपी बंदीशाला मालूम पड़ता है, लीला कर्म-भोग प्रतीत होती है, कर्म में बन्धन बोध आ जाता है, आत्मीय अतात्मीय हो जाते हैं, अपना पराया मालूम होता है और जीवन आनन्द का स्फुरण न होकर एक दुविषहा बोक हो जाता है। रज्जु को कल्पित सर्प के नाई हम नित्य-शुद्ध-बुद्ध-मुक्त-आनन्दस्वरूप को अनित्य-मिलन-त्रस्त-भीत-अशान्त-दुःखप्रीड़ित समक्त बैठते हैं।

जिससे भगवान श्रीर जीव के बीच का किल्पत श्रावरण दूर होकर स्वप्रकाश भगवान श्रवाधितरूप से प्रकाशित तथा श्रव्मभूत हों; जिससे हमारे जीवन में उनकी इच्छा पूर्ण सफलता लामकर हमारे देहादि को उनके हाथ के यन्त्र में परिण्त करे; जिससे हप श्रपने जीवन को उनके लीलारस का स्फुरण—श्रानन्द का प्रकाश—श्रव्मथकर जगत् को श्रानन्दधाम तथा जीव को वेष्ठ धारण किया हुश्रा शिव समभकर हम उनका लीला-रस श्रास्वाद करते करते उनके श्रानन्द में विभोर होकर उनमें तन्मयता लाभ कर सकें, यही पूजा का—साधनभजन का उद्देश्य है।

याद रखना होगा कि यह हमारा जीव-जगत् चरम और परम तत्व का विकास है। पुरुषोत्तम की देह में यह तत्त्व पूर्ण रूप में जीवनगत अर्थात् सत्य में परिग्रुत हुआ है (Principle Personified— Abstract Concretised)। हमारे पुरुषोत्तम दुर्गा, काली, आदि तात्त्विक मूर्तियों के जीवन्त विश्रह हैं जिनके भीतर समस्त चरम तत्त्व जीवनगत व सत्य में परिग्रुत हुआ है। अर्थात् वाक्य मन से अतीत तत्त्व कुछ अनुभववेद्य (ग्रहणयोग्य) होकर आदर्श गुरू व इष्ट रूप में परिकल्पित हुआ है। इन्हीं पुक्षोत्तम को अवलम्बन कर चरम तत्त्व आस्वाद किया जा सकता है।

ॐ तत् सत्

मंगलाचरण—यहाँ पूजा का सार श्रंश संतेपतः निर्देश कर श्रुमकार्य में भगवत्कृपा लाम के लिए प्रार्थना करनी चाहिए।

### विष्णुस्मरण

#### 🕸 ॐ तत् सत्

यह मंत्र भगवद्-स्वरूप का द्योतक है । गीतादि शास्त्रों में ॐ तत् सत् मंत्र उच्चारण करके सब शुभकार्य त्रारम्भ करने की व्यवस्था देखी जाती है । ॐ तत्सत्' में हमें तीन शब्द मिलते हैं । इसमें 'ॐ' शब्द महर्षि पतंजित के मतानुसार परमेश्वर का वाचक है—'तस्य वाचकः प्रणवः' । ॐ-कार भगवान का पूर्णस्वरूप प्रतिपादन करता है । यह भगवान के सगुण एवं निर्मुण दोनों भावों के द्योतक है । श्रकार-उकार-मकार, जाग्रत-स्वप्त-सुषुति, स्थूल-सूद्ध्य-कारण, सृष्टि-स्थिति-जयात्मक ब्रह्मा-विष्णु-शिव के द्योतक हैं । श्रधमात्रा नाद-विन्दु-कला स्तर तक—यहाँ तक कि शुद्ध श्रात्मा की चित्-कला के स्तर तक विस्तृत है । श्रकार-उकार-मकार सगुण भाव के एवं श्रधमात्रा निर्मुण भाव की द्योतक होने के कारण श्रनेक लोग ॐ कार शब्द को शिव-शक्ति की युगल मूर्ति रूप में ग्रहण करते हैं । 'ॐ कार' मंत्र के साधन से हम चित्त को मेक्दंडस्थ मूलाधार चक से सहसार तक ले जाकर निर्मुण ब्रह्म में स्थिति लाभ करने के रहस्य से परिज्ञात होते हैं। इसमें 'अ'-कार का स्थान मूलाधार से नामिस्थ मिणपुर तक, 'उ'-कार का स्थान नाभि से हृद्यस्थ अनाहत चक्र तक और 'म'-कार का स्थान अनाहत चक्र से ललाटस्थ आज्ञाचक तक है। उसके ऊपर अर्धमात्रा का स्नर है। किसी किसी सम्प्रदाय में सहसार के ऊपर भी कुछ स्तर वर्णन किये गये हैं किन्तु हम उन सक्को अर्धमात्रा के ही अन्तर्गत मानते हैं।

'तत्' शब्द भगवान स्वरूपतः जो हैं श्रर्थात् जो श्रव्यक्त रहस्य हैं उस निर्मुण, निष्कल, निरंजन ब्रह्मतत्त्व का द्योतक है।

'सत्' शब्द भगवान जिस प्रकार प्रकटित, प्रतीत अथवा अनुभूत होते हैं उस भाव का द्योतक है।

'ॐ' उचारण कर हम 'नेति नेति' साधन की, पंचकीश विवेक की, सहायता से भगवद्धाम (सहसार) में जाने का अधिकार लाभ करते हैं। 'तत्' शब्द उचारण से निर्मुण ब्रह्मतस्व हमारे निकट प्रकटित होता है। इसके बाद 'सत्' शब्द की साधना द्वारा हम उपलब्ध करते हैं कि ब्रह्म ही जीव-जगत् रूप में परिण् अथवा विवर्तित हैं अर्थात ''सवें खिलवदं ब्रह्म'' इस उक्ति का सारतत्व ब्रह्मण करने की योग्यता लाभ करते हैं। 'तत्' जब जीव-जगत् रूप में परिण्त-विवर्तित अर्थात् अनुभूत होते हैं तब उस अनुभूति में 'तत्' अविकृत सत्-स्वरूप से बिन्दु मात्र भी विच्युत नहीं होते, वे प्रकृत सत् स्वरूप में ही वर्त्तमान हैं यह तत्व उपलब्ध किया जा सकता है।

कोई कोई कहते हैं 'तत् अनुभ्यते अत्र इति तत्वं' एवं 'सत् अनुभ् भ्यते अत्र इति सत्वं'। तत्त्व एवं सत्त्व—इन दोनों में अधिष्ठित रहते हुए भी जो इन दोनों भावों के अतीत हैं वे ही हमारे भगवान् हैं, वे ही हमारे इष्ट हैं। वे विश्वातीत और विश्वानुग दोनों भावों के द्योतक हैं। 'ॐ तत्सत्' एक वैदिक मंत्र है। तंत्रशास्त्र ने इस मंत्र को बहुत त्रादरपूर्वक प्रहण किया है। सुना जाता है कि राजा राममोहन राय त्रपने गुरु हरिहरानन्द से इस मंत्र का रहस्य श्रीर साधन-प्रणाली जानकर सुग्प हो गए थे।

🏶 ॐ तद्विष्णोः परमं पदं सदा पश्यन्ति सूरयः दिवीव च च च त्राततम् ॥१॥

यह मंत्र श्रीभगवान का श्रास्तत्व निस्सन्दिग्ध रूप से निश्चित कर प्रमाण करता है कि यह चित्त-शुद्धि में सहायक है। ऋषिगण भ्रम, प्रमाद, हताश भाव श्रीर कपटरहित थे। उनके वचन को दार्शनिक पंडितों ने सर्वश्रेष्ठ प्रमाण माना है। वे जब कहते हैं कि भगवान हैं श्रीर उनके मतानुसार चलने से वे भगवहर्शन करा सकते हैं तब इससे बड़ा प्रमाण श्रीर क्या हो सकता है।

वे कहते हैं—तद्विष्णोः ( उस सर्वव्यापो भगवान का ) परमं पदं ( श्रेष्ठ स्वरूप एवं तत् प्राप्ति के उपाय ) सूरयः ( संयत तस्वद्शीं ऋषिगण ) दिवि ( स्वर्ग में, कृटस्थ में स्थित हुए ) सदा आततं वत्तुः इव पश्यित ( विस्तृत चत्तु के भाँति अवस्थित, विश्वतश्चत्तु रूप में अवस्थित, निरंतर दर्शन करते हैं )। यहाँ 'चत्तु' शब्द चत्तु, कर्ण, नासिका, जिह्ना, त्वक एवं मन, बुद्धि, आदि समस्त इन्द्रियों का द्योतक है। अर्थात् वे मानो सब देख रहे हैं, सुन रहे हैं, जान रहे हैं। यह विश्वास पक्का हो जाने से कोई विपरीत कार्य करने का साहस नहीं हो सकता — इसिलए यह मंत्र चित्त शुद्धि में सहायक है।

अथवा, दिवि ( आकाश में ) चतुः यथा आततं ( नेत्र जिस प्रकार अविवित रूप से ) पश्यन्ति ( देखते हैं ) [ तथिति—ठीक उसी प्रकार देखते हैं ]। ऋषियों का अपरोद्ध दर्शन खुल जाने के कारण वे सर्वत्र भगवान को देखते थे। वे जब कहते हैं कि हम भगवान को देखते हैं तो यही भगवान के अस्तिव का सर्वश्रेष्ठ प्रमाण है।

"विष्णु अथवा परब्रहा के चार पाद कल्पना किये गये हैं—'चतुष्पात सकलं ब्रह्म'। निर्गुण ब्रह्म के पाद कल्पना नहीं किये जा सकते क्योंकि वह निरंश है। इन चार पादों में से तीन पाद दिव्य अथवा अमत हैं भीर कालचक के त्रावर्त्त के त्रावीत हैं। केवल एक पाद से ही समग्र परि-वर्त्तनशील विश्व त्राविर्भृत हुत्रा है त्रीर उसी के त्राश्रय त्रवस्थान करता है । अन्य प्रकार से परब्रह्म अथवा परमात्मा के दो पद अथवा अवस्थाएँ बताई गई हैं। इसमें एक 'परम पद' कहा गया है स्त्रीर दूसरा 'स्रपर पद'। यह दोनों ही विष्णुपाद नाम से अभिहित हैं। 'अपर पद' तीन भागों में विभक्त है। इसलिए निम्नस्तर में तीन विष्णुपद शास्त्र में वर्णित हैं। 'त्रिविकम' नाम का भी यही तात्पर्य है। ऋग्वेद के "इदं विष्णुर्वि-चक्रमे त्रेघा निद्धे पदं" मंत्र में विध्या के तीन पद का उल्लेख है किन्त इसमें कोई भी 'परम पद' नहीं । विष्सु का अथवा परब्रह्म का जो 'परम पद' है उसी को स्मरणकर समस्त शुभकर्म आरम्भ किये जाते हैं। इसी का नाम विष्णु-स्मरण है। इस पद में किसी ने कभी प्रवेश किया है या नहीं ऋथवा कर सकता है या नहीं यह कहना कठिन है। क्योंकि दिव्य तत्त्वज्ञानी त्र्रथवा नित्यमुक्त पुरुष इसका निरंतर दूर से दर्शन करते रहते हैं - सदा पश्यन्ति । उनका दर्शन अविच्छित्र एवं त्रावरण्शूत्य है। यही वस्तुतः दिव्यचतु हैं ग्रर्थात् दुलोक-व्याप्त श्रीर प्रकाशमान चत्तु के समान है। इस दिव्यचत्तुवत् परम पद को मन ही मन स्मरण करते हुए शुभकार्य स्रारम्भ करना चाहिए । यह विश्वातीत एवं निर्विकल्प शान्त मंगलमय ऋदैत पद है।"

क्ष ॐ वाङ् मे मनिसं प्रतिष्ठिता, मनो मे वाचि प्रतिष्ठितम् । ॐ श्राविरावीर्म एघि, ॐ श्राविरावीर्म एधि, ॐ श्राविरावीर्म एधि ॥२॥

मे (मेरी) वाक् (वार्या) मनिस प्रतिष्ठिता (मन में प्रतिष्ठित हो जाय) में मनः (मेरा मन) वाचि प्रतिष्ठितम् (वार्या में प्रतिष्ठित हो

जाय )। त्राविः ( हे निर्गुण, निष्किय, निरंजन ब्रह्म ) स्त्रावीः ( हे शक्ति-युक्त सगुण ब्रह्म ) मे ( मेरे भीतर, मेरे प्रत्येक तत्त्व में ) एषि ( स्त्रावि-र्मृत हो स्त्रर्थात् मेरे प्रत्येक तत्त्व में प्रवेशकर, प्रत्येक तत्त्व को स्त्रपने भाव से परिभावितकर, स्त्रपनी शक्ति से युक्तकर, स्त्रपने प्रिय कार्य साधन में नियुक्त करो )।

मेरे वाक्य और मन में कोई अन्तर न रहे। वाक्य अनुभूति को अकाश करने के लिए हैं। शब्द की परावस्था में जो भाव था वहीं पर्यन्ती और मध्यमावस्था भेदकर वैखरी रूप में बाहर प्रकाशित होता है। इस प्रकाश में मेरे मन के स्वार्थ-संस्कारादि किसी प्रकार की बाधा न दें। मैं भगवान के हाथ में एक यंत्र के समान हो जाऊँ—उनकी संगति में मेरा चलना परम सार्थकता लाम करे। मेरा मनन किया हुआ निर्णात तन्त्र ही मेरे वाक्य द्वारा यथायथ प्रकाशित हो। मेरी वाणी मेरे मन के अनुभूत ज्ञान के अतिरिक्त और किसी विषय पर न बोले। याद रखना होगा कि वाक्-मन का मिलन साधित होने पर ही स्वयंप्रकाश आत्मप्रकाश करने का सुयोग पाते हैं।

यहाँ वाक् सब कर्मेन्द्रियों का श्रीर मन सब ज्ञानेन्द्रियों का द्योतक है। मन भाव का श्रीर वाक् भन्न का प्रतिनिधि है। जो भाव में, तत्त्व-रूप में, निर्धारित होता है वही कार्य द्वारा मूर्ति लाभ करता है श्रीर जो वाक् द्वारा (भव में) प्रकट होता है वह श्रनुभूत तत्त्व में (भाव में) प्रविष्ठित रहता है। मेरे भव श्रीर भाव म कोई भेद न रहे।

हे स्वप्रकाश, जब तक मेरी दृष्टिशक्ति तुम्हारा प्रकाश अनुभव न कर सकेगी तब तक तुम्हारा स्वप्रकाशस्व मेरे अनुभव में नहीं आयगा। जगत् में ज्योति, ज्ञान, प्रेम का अभाव नहीं किन्तु अन्ध, अज्ञानी, अप्रेमिक इसको उपलब्ध नहीं कर सकता। है स्वप्रकाश, तुम मुक्ते अपना उपयुक्त आधार बनाकर मेरे भीतर पूर्णहरूप से प्रकाशित हो।

हे निर्गुण निष्क्रिय निरंजन ब्रह्म, तुम जबतक अपनी शक्ति से अपने

गुण से आत्मप्रकाश न करो एवं जब तक मेरा आत्मा अपनी शक्ति और गुण द्वारा तुमको ग्रहण अथवा उपलब्ध न कर सके तब तक तुम्हारा होना न होना मेरे लिए बराबर है। इसलिए में प्रार्थना करता हूँ कि तुम प्रकाशित हो, मेरे सब तत्त्वों में तुम्हारी ज्योति अथवा तुम्हारी शक्ति आत्मप्रकाश करे; मेरे सब तत्त्वों को अपने भाव से परिभावितकर, अपनी शक्ति से युक्तकर, अपनी इच्छा पूरण में, अपने कार्य साधन में नियुक्त करो।

"वाक् मन में प्रतिष्ठित होना आवश्यक है। तद्रूप मन भी वाक् में प्रतिष्ठित होना आवश्यक है। ऐसा होने से मन और वाक् एक दूसरे के सहायक होते हैं। वाक् जब मन में प्रतिष्ठित होता है तब वाक् सत्य को प्राप्त होता है। तद्रूप मन जब वाक् में प्रतिष्ठित होता है तब मन भी सत्य लाभ करता है। वाक्य भिन्न मन और मन का संकल्प असम्भव है क्योंकि ऐसी अबस्था में कोई कार्य करने का सामर्थ्य नहीं रहता। मन अथवा भावहीन वाक्य को भी तद्रूप समभ्रना चाहिए। वाक्य और मन अथवा भावहीन वाक्य को भी तद्रूप समभ्रना चाहिए। वाक्य और मन अथवा भाव का सामंजस्य ही आदर्श है। यह आदर्श प्राप्त हो जाने पर स्वयं-प्रकाश तत्त्व स्वतः ही प्रकाशित होता है। चैतन्यस्वरूप परमात्मा आविः है अर्थात् स्वतः प्रकाशमान हैं। किन्तु हमारे निकट वे स्वतः अथवा परतः किसी प्रकार भी प्रकाशमान नहीं। इमलिए मेरी प्रार्थना है—'मे आवीः एधि'—मेरे निकट स्वप्रकाशतत्त्व प्रकाशित हो जाय। इसके लिए हमारा हिए-संस्कार आवश्यक है क्योंकि यदि हमारी देखने की शक्ति न हो तो स्वयंप्रकाश तत्त्व हमारे लिए अप्रकाशित ही रहेगा।"

#### प्रार्थना-प्रातःकाल

क्ष हे विश्वनाथ करुणामय रात्रिकाले स्थित्वा त्वया सह सुखं विगतश्रमोऽहम् । ग्लानिश्च देहमनसोऽपि विनिर्गता मे प्रातः प्रयामि बहिरोश तवैव गेहे ॥३॥ हे करुणामय विश्वनाथ (हे करुणामय जगदीश्वर) रात्रिकाले (रात्रि में) त्वया सह (तुम्हारे साथ) सुखं स्थित्वा (सुख से रहकर) अहं विगतश्रम: (मेरी क्लान्ति दूर हो गई) ।च (श्रीर) मे (मेरे) देह-मनसः (शरीर श्रीर मन की) ग्लानिः श्रिप (शिथिलता भी) विनिर्गता (दूर हो गई है) । हे ईश (हे जगत्पित) प्रातः (श्रव प्रातःकाल) तव एव गेहे (तुम्हारे संसाररूपी ग्रह में) बहिः प्रयामि (बहिर्गत होता हूँ)।

यह श्लोक भगवान की कृतज्ञता प्रकाश करने के लिए निर्देष्ट है। रात को विश्राम करके भगवान के सान्निध्य से देह एवं मन की सब क्लान्ति दूर हो गई और अब उनके आदेशानुसार उनके प्रिय कार्य साधन के लिए संसार में जाता हूँ — यह भाव सर्वदा स्मरणकर उनकी कृपादृष्टि और सहायता के लिए प्रार्थना करनी चाहिए।

गत रात्रि जब श्रान्त क्लान्त होकर मैंने तुम्हारी गोद का श्राश्रय लिया था तो तुमने मेरी देह की क्लान्ति श्रीर मन का श्रवसाद दूर कर दिया। श्रव मुक्ते श्रपनी शक्ति से शक्तिमानकर, श्रपने सौन्दर्य से भूषितकर, श्रपने भाव से परिभावितकर, श्रपनी सन्तान की सेवा के लिए शक्ति संचारकर, श्रपने संसार में जाने का श्रादेश दो। माँ यशोदा जिस प्रकार श्रपने हृदय-गोपाल को तैयारकर गोचारण के लिए भेज देती थीं तुम भी मुक्तको यथासम्भव उसी प्रकार श्रपनी उपशुक्त सन्तानरूप में तैयारकर के संसार के कर्चव्य-साधन के लिए भेज दो। वैष्णव साधक इस प्रसंग में पूर्वगोष्ठलीला श्रास्वाद करने को चेष्टा करते हैं।

अ सेवात्रतं जनिहतं चरितुंच तत्र शकोमि येन भगवंस्तव किंकरोऽहम्। मां पश्य चालय विभो सततंच रज्ञ पूर्णा भवत्वनुदिनं मिय ते शुभेच्छा ॥४॥ (३ बार) भगवन् (हे भगवन्) ब्रहं तव किंकरः (मैं तुम्हारा दास हूँ); येन (इस हेतु) जनहितं (जीव का कल्याणपद) सेवावतं (सेवारूप वत) चिर्तुं च (पालन करने में ) तत्र (तुम्हारे संसार में ) शक्नोमि (मैं समर्थ होऊँ ) मां पश्य (सुक्ते देखते रहना ) चालय (चलाना ) सततं च रच्च (सर्वेदा रच्चा करना )। मिय (मेरे द्वारा ) ते (तुम्हारी ) शुभेच्छा (जीवहित साधन की मंगल इच्छा ) अनुदिनं (प्रतिदिन ) पूर्णा भवतः (पूर्ण सफलता लाभ करे )।

श्रर्थात् मेरे जीवन में तुम्हारी इच्छा पूर्ण सफलता लाभ करे। हे भगवन्, जीव ही तुम्हारा यथासर्वस्व है, जीव की सेवा के श्रतिरिक्त तुमको देखने का, सन्तुष्ट करने का, प्राप्त करने का श्रीर कोई उपाय नहीं यह मैंने अच्छी तरह समभ लिया है। अब मैं जीवसेवा को श्रपने जीवन का प्रधान वत मानकर प्रहण कर सकता हूँ।

याद रखना होगा कि मेरी माँ सब की माँ है; माँ के एक बच्चे को भी तुच्छ करके माँ की कृपा लाभ नहीं की जा सकती, न माँ का दर्शन सम्भवपर हो सकता है। सन्तान की सेवा ही गुप्त माँ की कृपा लाभ का सर्वश्रेष्ठ उपाय है।

अ लोकेश चैतन्यमयाधिदेव श्रीकान्त विष्णो भवदाज्ञयैव । प्रातः समुत्थाय तव प्रियार्थं संसारयात्रामनुवर्त्तयिष्ये ॥५॥

हे लोकेश (हे त्रिलोकीनाथ) हे चैतन्यमय (हे सर्वभूत में चैतन्य-स्वरूप) अधिदेव (हे देवादिदेव) हे श्रीकान्त (हे सर्वेशवर्याधिपति) हे विष्णो (हे सर्वव्यापिन् परमेश्वर) भवदाज्ञया एव (तुम्हारी ही ग्राज्ञानुसार) प्रातः समुत्थाय (प्रातः उठकर) तव प्रियार्थं (तुम्हारा प्रिय कार्यं करने के लिए) संसारयात्राम् अनुवर्त्तयिष्ये (संसार-यात्रा का ग्रानुपालन कल्गा)।

भगवान जिस प्रकार श्रपने जगजीव के पालन द्वारा श्रपनी इच्छा सफल करने में व्यस्त हैं, उनके श्रंश श्रथवा प्रतिविम्ब होने के कारण हमें भी उचित है कि हम अपने जुद्र संसार के सब कर्त्तव्य पालनकर, जीव के उन्नति-विधान में, भगवदिच्छा पूरण करने में सहायक हों।

> अजानामि धर्म न च मे प्रवृत्तिः जानाम्यधर्म न च मे निवृत्तिः। त्वया हृषीकेश हृदि स्थितेन यथा नियुक्तोऽस्मि तथा करोमि॥६॥

श्रहं (में) धमं जानामि (धमं को जानता हूँ - मुक्ते क्या करना उचित है यह जानता हूँ ) न च मे प्रवृत्तिः (लेकिन उसमें मेरी प्रवृत्ति नहीं होती ) श्रधमं जानामि (श्रधमं को भी जानता हूँ — मुक्ते क्या करना उचित नहीं है यह भी जानता हूँ ) न च मे निवृत्तिः (लेकिन उससे निवृत्त नहीं होता )। हृषीकेश (हे इन्द्रिय-नियामक — इन्द्रियाँ जिसका श्रादेश पालन करने को बाध्य हैं ) हृदि स्थितन त्वया (मेरे हृद्य में स्थित तुम्हारे द्वारा ) यथा नियुक्तः श्रास्म (जिस भाव में, जिस कार्य में नियुक्त होता हूँ ) तथा करोमि (वही करता हूँ — यह मैं समक सकूँ )।

हे भगवन्, तुम अन्तर्यामीरूप में हमारे हृद्य में स्थित हुए हमको चलाते हो। हम अहंकारवश तुमको चालकरूप में अनुभव नहीं कर पाते। तुम हमारी आँख में उँगली करके (स्पष्टत:) हमको दिखा दो कि हमारा अहंकार जो करना चाहता है वह नहीं कर सकता और जो नहीं करना चाहता है वह अनेक समय कर बैठता है, इसिलए वह हमारे कर्म का कर्ता नहीं है। तुम्हीं कर्म के प्रकृत कर्ता, हमारे प्रकृत चालक हो, कर्म केवल हमारे द्वारा कारित हो रहा है, हम केवल कर्म के निमित्तमात्र हैं— यह तत्व हमें समकाकर आत्मिनवेदन के पथ पर चालित करो। यह संसार भगवान का संसार है। भगवान जगजीव द्वारा आत्मप्रकाश करने में व्यस्त हैं। वे ही प्रकृत कर्ता हैं। जीव जिससे वृथा कर्तृत्वाभिमान के वश होकर भगवत्प्रिय कार्य साधन में बाधा न दे इस हेतु यहाँ प्रार्थना की गई है।

"धर्माधर्म ज्ञान जीव को निश्चय ही है तथापि वह धर्म में प्रवृत्त एवं अधर्म से निवृत्त नहीं हो पाता क्योंकि वह दुर्वल एवं पराधीन है। अन्तर्यामी उसके हृदय में उसको जिस प्रकार नियोग करते हैं वह करने के लिए बाध्य है।

रात्रि में विश्रामकर भगवान के सहित श्रिमन्नभाव से श्रानन्दा-स्वादन एवं क्लान्ति श्रपसारणकर, उन्हों के श्रादेशानुसार, उन्हों के प्रियकार्थ साधन के लिए उनके विशाल गृह में जाता हूँ—यह भाव सर्वदा मन में रखना होगा। इस यात्रा के मूल में भगवान का श्रादेश है, यह धारणा हद हो जाने से संसारयात्रा से भगवत्प्रीति सिद्ध हो जाती है। जीव को यात्रारम्भ के पूर्व याद रखने की चेष्टा करनी होगी कि वह भगवान का दास-स्त्रक्ष है एवं उन्हों के निर्देशानुसार ज्व-सेवा श्रीर जगत् का हितसाधन करने में उद्यत हुआ है। भगवान की इपाहिष्ट श्रीर शुभेच्छा उसको इस महत् कार्य में सहायता करेंगी क्योंकि वे जीव के चालक एवं विपत्ति के समय संरत्नक हैं"।

# प्रार्थना—सायंकाल

श्रिश्राज्ञापितस्य च पुरा जनसेवनाय जातं प्रभो भववने श्रमतः प्रमादात्। देहे मनस्यपि च मे मिलनत्वमीश येनावसीदित महेश ममान्तरात्मा ॥३ (क)॥

प्रभो (हे अनुप्रह-निप्रह कर्ता) ईश (हे शक्तिमान चालक) महेश (हे ईश्वरों के ईश्वर) पुरा (पहिले) भववने (संसाररूपी वन में) जनसेवनाय (जीव की सेवा कार्य में) अमतः (अमण करते करते) आजा-पितस्य में (तुम्हारी अनुमतिप्राप्त सुक्तमें) प्रमादात् (प्रमाद के कारण) देहे मनसि अपि च (देह और मन में) मिलनत्वं जातं (मिलनता उत्पन्न हो गई है) येन (जिसके द्वारा) मम अन्तरात्मा (मेरा अन्तरात्मा) अवसीदित ( अवसादमस्त हो गया है अर्थात् ठीक तरह से मुम्मको चलाने में, मेरे भीतर से प्रकाशित होने में, असमर्थ हो गया है।

में जगजीन की यथाशकि सेना का आदेश प्राप्तकर घर से बाहर गया था। इस आदेश पालन करने में प्रमादनश अनेक अटि-विन्युति हो गईं और देह न मन में मिलनता आ गई—इसके अपनोदन के लिए मैं मन ही मन प्रार्थना करता हूँ। 'सन्ध्या समय कर्मस्थल से समागत सन्तान को फिर निर्मल कर गोद में स्थान दो। हे प्रभु मुक्ते अपने चरणों में स्थान दो।

सन्ध्या समागममहो मम जीवितस्य ज्ञात्वा च मे जिगमिषां तव सिन्नधाने । प्रचाल्य धूलिमिलनं तनयं स्वकीयं कोड़े नयाश जगदीश कृपानिधान ॥४ (क)॥

श्रहो (हाय) मम जीवितस्य (मेरे जीवन की) सन्ध्या समागमम् (सन्ध्या हो गई है)। [यह ] तब सन्धिन जिगमिषां च (श्रीर तुम्हारे पास जाने की इच्छा) ज्ञात्वा (जानकर) जगदीश (हे जगदीश) कृपानिधान (हे क्रियानिधान) धृलिमिलिनं (धृलि से मिलिन) स्वकीयं तन्यं (श्रपनी सन्तान को) प्रदाल्य (धोकर अर्थात् निर्मलकरके) श्राशु (शीष्र) कोड़े नय (श्रपनी श्रमय गोद में स्थान दो)।

तुम्हारी इच्छानुसार संसार में खेलने गया था लेकिन तुम्हारा श्रादेश लंघन करके, अम-प्रमादवशतः, बुद्धि के दोष से, संस्कारवश देह श्रीर मन को मैंने श्रपवित्र कर डाला। इसके फलस्वरूप मेरा श्रात्मा तक श्रवसादयस्त हो गया है। श्रव संध्या हो गई है श्रीर मैं श्रव तुम्हारे पास जाय बिना नहीं रह सकता। मैं तुम्हारी ही सन्तान हूँ, तुम सर्वशक्ति-सम्पन्न एवं कृपानिधान हो, संतान का दुख सहन करने में श्रसमर्थ हो। दया करके मेरी सब मिलनता दूरकर मुक्ते श्रपनी श्रमय गोद में स्थान दो।

पातः काल अकार्य से कार्य की तरफ़, माँ की गोद से संसार की तरफ़ गया था। सायंकाल कार्य से अकार्य की तरफ़, विश्राम की तरफ़, माँ की गोद में जाना होगा । संध्या समय साधक शब्द-स्पर्शादि द्वारा माँ का त्र्यावाहन त्र्यनुभवकर उनके निकट जाने को व्यस्त होता है। इस प्रसंग में वैष्णवों की उत्तरगोष्ठलीला त्र्रास्वादनीय है। इमारी इन्द्रियों को गी-रूप में निर्देश किया गया है-- "गावः इन्द्रियाणि"। इन्द्रियों द्वारा विषय-ग्रहण को भी किस प्रकार भगवत्सान्निध्य ग्रौर उनकी कृपा से पूजा में परिएत किया जा सकता है यही तत्त्व गोचार एलीला के भीतर प्रकाशित .किया गया है। प्राचीन ऋषियों का लच्य था सब ब्रात्मीय-स्वजनों को-यहाँ तक कि सर्वजीव को भगवत्विग्रह में, सब कार्य को पूजा में श्रीर सब चिन्ता को ध्यान में परिएत करना तथा "वासुदेवः सर्वमिति" तत्त्व हृदयंगम करने के लिए सर्वभूत में भंगवद्दर्शन एवं भगवान में सर्वभूत दर्शन करने की योग्यता लाभ करना। "सर्व खिल्वदं ब्रह्म" सर्वे इदं श्रर्थात् समस्त दृश्य पदार्थ इमारी भाव-शुद्धि के फलस्वरूप क्रमशः सुन्दर श्रौर मबुर होकर भगवान में पर्यवसित होते हैं। जगत् में भगव-इर्शन अर्थात् जगत् में एकमात्र भगवत्सत्ता पूर्णरूप में विराजमान रहते हुए भी उनका दर्शन न कर पाने से उनके बदले द्रष्टा के संस्कार. त्र्यासक्ति त्र्योर त्र्यज्ञान के फलस्वरूप जगदर्शन साधित हो जाता है। भगवान में वस्तुतः ये सब मिलनता नहीं रह सकती । हमारी चित्त-शब्धि के फलस्वरूप सब दृश्य पदार्थ क्रमशः अधिकाधिक सुन्दर श्रीर मधुर रूप धारण करते हैं श्रीर अन्त में भगवान में पर्यवसित होकर "सर्व खिलवदं ब्रह्म" महावाक्य को सार्थक करते हैं। व्रजगोपियों के वस्त्रहरण त्र्यर्थात् त्रज्ञाना-वरण दृर होने के परिणामस्वरूप उनके लिए स्वरूपतः कृष्णदर्शन श्रौर तत्पश्चात् सर्वभूत में कृष्णदर्शन सहज, सुन्दर श्रीर स्वभाविक हो गया था। कृतज्ञता प्रकाश - स्वस्तिवाचन ( सबको सन्तुष्ट करके श्रमकार्य

में सबसे आशीर्वाद प्रार्थना करना ):--

"मनुष्य जन्म को प्राप्त होकर नाना प्रकार की शक्ति एवं सहायता नाना स्थान से संचारकर जीवन के पथ पर अप्रसर होना होता है। कोई भी दूसरे की अपेद्धा किये बिना केवल अपने बल पर नहीं चल सकता। इसलिए सब से प्राप्त उपकार को स्मरणकर यथाशक्ति सबके ऋण को शोध करना होता है। उपकार को स्मरण करने से ही उपकारों के ऋण से मुक्ति लाभ होती है और साथ साथ अपना अहंभाव भी दमन होता है एवं चरित्र में नम्रता आती है। गुरुवर्ग से ज्ञान, माता-पिता से देहलाभ, आत्मीय-स्वजनां और बन्धुवान्धवों से पार्थिव उपकार, जगजीव से सूद्म और अहश्य सहायता, देवगण से शक्ति व समृद्धि, संत्वेपतः विश्वरूप परमात्मा से प्रयोजनानुसार सब कुछ प्राप्ति होती है। इसलिए व्यष्टिभाव में सबको पृथक पृथक् और समृष्टिभाव में परमात्मा को अभिन-रूप में कृतज्ञता निवेदन करनी होती है।"

उपकारी का प्रत्युपकार करने की चेष्टा करना अन्तत: उसके उपकार का स्मरण करना आर्थ-धर्म का एक प्रधान आंग था। उनका हद विश्वास था कि जब तक पृथिवी पर एक भी जीव उनसे असन्तृष्ट रहेगा तब तक इनका भगवद्धाम में प्रवेश करना असम्भव है। सब का ऋण शोध करने के लिए, सबको सुखी करने के लिए, उनको बार बार भूलोक में आना पड़ेगा। स्विस्तवाचन, पंचमहायज्ञ, इत्यादि ऋण शोध करने की ही व्यवस्था हैं। प्रत्येक शुभकार्य के पूर्व सब देवताओं को, सब जीवों को, आवाहन करने की प्रथा थी। इसके बाद तर्पण, अद्धांजिल, इत्यादि हारा भगवान से सब जीवों के लिए—यहाँ तक की पापी-तापी के लिएभी—कल्याण प्रार्थनाकर सब जीवों को सुखीकर, सबके मुख से 'स्वस्ति' अर्थात् 'तुम्हारा मंगल हो, तुम्हारा शुभकार्य निर्विष्न सम्पन्न हो,' यह बचन कहलाने की व्यवस्था थी। स्वस्तिवाचन—'सु' अर्थात् 'मंगल,' 'अस्ति' अर्थात् 'हो या होवे'—यह किया आर्थसम्यता को सर्वश्रेष्ठता का प्रमाण है। जिन्होंने ज्ञान प्रचार किया है वे सब हमारे गुरुवर्ग में हैं।

श्मात्मीय-स्वजन, बन्धु-बान्धव तथा सब जीवों के निकट हम चिरकृतज्ञ हैं। भगवान, भगवत्-विभूतिस्वरूप देवतागण श्रीर जो हमारे पियकार्य साधन में नियुक्त हैं उनको नमस्कारकर उनके निकट कृतज्ञता प्रकाशकर उनका श्रादेश लेकर समस्त शुभकार्य किये जाते थे।

> ॐ गुरुभ्यो नमः ॐ बान्धवेभ्यो नमः ॐ जीवेभ्यो नमः ॐ देवेभ्यो मनः ॐ विश्वरूपाय परमात्मने नमः। अयमारम्भः शुभाय भवतु॥॥॥

ॐ गुरुभ्यो नमः [जिनसे हमने प्रत्यत् अथवा परोत् ज्ञान लाभ किया है ] (उन सब गुरुओं को नमस्कार ) ॐ बान्धवेभ्यो नमः (माता, पिता, भाई, बन्धु इत्यादि वान्धवों को नमस्कार ) ॐ जीवेभ्यो नमः (समुदय जीव को नमस्कार ) ॐ देवेभ्यो नमः (देवगण को नमस्कार ) ॐ विश्वरूपाय परमात्मने नमः (विश्वरूप परमात्मा को नमस्कार )। अयम् (यह) आरम्भः (अनुष्ठान) शुभाय (शुभ के निमित्त) भवतु (होवे)॥

जिससे हमारा यह शुभकार्य निर्विष्न परिसमात हो इसके लिए कुपा करके हमको श्राशीर्वाद दीजिए। याद रखना होगा कि परमात्मा की कृपा हमारे ऊपर सब जीवों के द्वारा चरित होती है। (यहाँ एक बंगला भजन है)।

इस स्थल का संगीत साधक की माँ के निकट प्रार्थना का द्योतक है।
माँ, तुम मुक्तको अपने गुण और भाव से परिभावित कर दो। मैं तुम्हारी
आदर्श सन्तान में परिगणित होकर उत्तम पुरुष की आराधना करने की
योग्यता लाभ कहाँ। इतने दिन तुमको—अपने स्वरूप को—भूलकर
संसार में भटक रहा था। यह भूल कैसी कठिन व्याधि है यह भी नहीं
समक्तता था। बोधशक्ति सम्पूर्णतः लोप हो जाने के कारण दुःख को
दुःख करके—अभाव को अभाव करके—भी नहीं समक्त पाता था।

त्र्यव भगवत्-कृपा से बोधशक्ति कुछ जागरित हुई है श्रौर समभ में त्राने लगा है कि स्वरूप-विस्मृति कैसी कठिन व्याघि है। इसलिए अब इस व्याघि को दूर करने के लिए माँ से विनीत प्रार्थना मन में उठती है। माँ ने मेरी प्रार्थना अंगीकारकर मेरी व्याधि इतनी तक दूर कर दी है कि मातृ-विस्मृति ( श्रात्मविस्मृति ) कैसा कठिन रोग है यह उपलब्धिः में आने लगा है। इसलिए अब यह प्रार्थना करता हूँ कि माँ तुम मुफको अपनी इच्छानुसार चालित करो, मेरे जीवन में तुम्हारी इच्छा पूर्ण सफलता लाभ करे। याद रखना होगा कि साभनराज्य में इमको तैयार करने का, भगवान के पास पहुँचा देने का, भगवद्भाव से परिभावित करने का समस्त भार माँ के ऊपर है। माँ ने ही निर्गुण ब्रह्म को सगुण कर, हमारे ग्रहणयोग्य कर, हमारी भगक्त्याप्ति का समस्त भार ऋपने हाथ में लिया है। गोपियों ने अपने प्राणेश्वर मदनमोहन को प्राप्त करने की योग्यता माँ की कृपा से ही लाभ की थी। कर्मचोत्र में यात्रा करने के पहले माँ का आशीर्वाद लेकर जाना होता है। 'मैं माँ की सन्तान हूं' यह भाव मन में धारण कर, माँ की त्रोर दृष्टि निबद्धकर, कर्म में प्रवेश करना होता है। इस यात्रा के जो पायेय हैं-- त्र्यर्थात् वैराग्य, नाम में रुचि, जीव पर दया, अटल विश्वास, सत्य का अनुराग — ये सब माँ से ही प्राप्त होते हैं। माँ की शक्ति से शक्तिमान हुए बिना भगवत्-प्राप्ति एवं भगवत-प्रिय-कार्य साधन श्रसम्भव है।

वैदिकयुग के साधकगण संध्या के पूर्व उपलब्ध करने की चेष्टा करते ये कि भगवान (माँ) अपनी संतान को अपने पास वापस लाने के लिए कितने व्यस्त हैं । वे शब्द-स्पर्श-रूप-रस-गंध द्वारा उनका आवाहन उपलब्ध कर भगवान के पास जाने के लिए व्यस्त हो जाते थे । वैध्यावों की उत्तरगोष्ठलीला में गोपीयों की और माँ यशोदा की व्याकुलता का भाव यहाँ अस्वादनीय है ।

## शुद्धितत्त्व

111

शुद्धि साधारणतः तीन भागों में विभक्त है — जन्नशुद्धि, त्रासनशुद्धि श्रौर भूतशुद्धि । प्रसिद्ध पवित्र नद-नदी में स्नान कर साधन श्लोकादि ( 🗢 से १० तक ) पाठ करने के बाद मगवान से चित्त शुद्ध करने के लिए कृपा प्रार्थना करना जलशुद्धि का प्रधान उद्देश्य है। स्रासन-शुद्धि का ताल्पर्य है पवित्र स्रासन पर —जैसे "चैलाजिनकुशोत्तरम्" (गी॰ ६-११) — जिसके भीतर विद्युत्शंकि साधारणतः यातायात न कर सके ( best possible non-conductor) — देह को "समं कायशिरोग्रीवं" (गी॰ ६-१३) सीधा करके बेठना। मेरुदंड को सीचा करके बैठने से शरीरस्थ विद्युत् संख्तता से यातायात करती है। साधन भजन के समय बहुवा विद्युत् का किया परिलिक्तित होतो है। ऐसी अवस्था में पृथिवी के साथ शरीर का योग होने से शरीरस्थ विद्युत् पृथिवी में जाने के कारण देह का विशेष त्र्यनिष्ट कर सकती है। 'नेति नेति' साधन द्वारा पंचकोशा विवेक को सहायता से साधक ऋपने ऋाप को भूत के हाथ से शुद्ध करने की चेष्टा करता है। यह भूत के हाथ से निष्कृति लाभ करना 'भूतशुद्धि' के अन्तर्गत है। फिर न कहीं भूतग्रस्त ह्ये जाएँ इस भय से सब भूतों को भगवद्भाव द्वारा शुद्ध करने की व्यवस्था भी 'भूतशुद्धि' के अन्तर्गत है । अपने आत्मा को भूत के पंजे से मुक्त कर देहस्थ भूतों को भगवत्-शक्ति स युक्त, भगवद्भाव से परिभावित करने की चेष्टा का 'भूतशुद्धि' कहा गया है। शरीर की शुद्धि स्नानादि द्वारा, मन की शुद्धि साधन श्लोकादि चिन्तन द्वारा, श्रात्मा की शुद्धि स्व-स्वरूप एवं भगवत्-स्वरूप की चिन्ता द्वारा, भगवान में तन्मयता लाभ द्वारा साधित होती है।

श्रद्धि गीत्राणि शुध्यन्ति मनः सत्येन शुध्यति । विद्या-तपोभ्यां भूतात्मा बुद्धिर्ज्ञानेन शुध्यति ॥ भृतशुद्धि शब्द दो प्रकार से साधित होता है —पहले ग्रपने श्राप को भूत के अधिकार से शुद्ध करना, मुक्त करना, स्वरूपप्रतिष्ठ करना; तत्परचात् भूतों के संग वास करना होगा इसिलिए सब भूतों को भी भगवद्भाव से परिभावित करके ऊपर उठाना । भूतों का अभौतिक (चित्तस्पर्श द्वारा विकृत) अंश दूरकर उनको अपहृत भौतिक अंश से पूर्ण करने का नाम 'भूतशुद्धि' है । अर्थात् भूत को संस्कार, अज्ञानतादि विजातीय भाव से मुक्त कर उसको ठीक भूतभाव में स्थापन करने का नाम 'भूतशुद्धि' है । इसी प्रकार चित्त को भूत के संस्कार से मुक्त कर केवल चिद्भाव से पूर्ण करके उसको स्व-स्वरूप में प्रतिष्ठित करने का नाम 'चित्तशुद्धि' है । चित्त को आसक्ति, ममता, वृथाकर्ज्य त्वाभिमान से मुक्त कर केवल चित्तस्वरूप में प्रतिष्ठित करना ही 'चित्तशुद्धि' है । जो स्वरूपतः जैसा है उसको आगन्तुक द्रव्य अथवा भाव से मुक्त करके उसको अपने स्वरूप में प्रतिष्ठित करने का नाम ही है शुद्ध करना । अर्थात् जो तत्व जिस उद्देश्य से स्वरू द्वुआ है उसको केवल उसी कार्य में नियुक्त रखने से ही वह शुद्ध हो जाता है ।

"शिवो भूत्वा शिवमर्चयेत् । स्रविष्गुः पूजयन् विष्गुं न पूजाफलभाक् भवेत्"।

शिव होकर शिव की पूजा करनी चाहिए । ऋविष्णु होकर विष्णु की पूजा करने से पूजा का फल नहीं प्राप्त होता ।

भृत्युद्धि श्रीर चित्तयुद्धि किया को 'काययुद्धि' श्रीर 'भावयुद्धि' नाम से भी उल्लेख किया जाता है। त्रिविध देह की युद्धि को 'काययुद्धि' कहा जाता है। काययुद्धि के फलस्वरूप देह की मिलनता दूर होकर गुष्ठ की कृपा से दिव्य देह प्राप्त होती है। तत्पश्चात् इस दिव्य देह में (भगवद्धाम में) बैठकर श्रपने श्रनुकूल भावों की पृष्टि साधन करने से भावयुद्धि साधित हो जाती है। इसके लिए श्रावश्यकता है चित्त से प्रतिकृल भावों को निकाल देने की श्रथवा प्रतिकृल भावों को श्रपने भाव के श्रनुकृल कर लेने की। जैसे मधुर भाव का साधक ( श्री ) पित के

माता-पिता, श्रात्मीय स्वजन, बन्धु-बान्ववों की सेवा को पित के प्रिय होने के कारण पित की सेवा का ही ग्रंग समक्ता है। इसमें मुख्य लच्य है पित की सेवा, पित का तृतिविधान, पित का प्रियकार्य साधन। वस्तुत: मधुर भाव के श्रातिरिक्त श्रन्य कोई भाव की चिन्ता उसके मन में नहीं श्रायगी। भावशुद्धि को ही मानसिक तपस्या कहा गया है। थोड़ा विचार करने से ही समक्त में श्राजायगा कि श्रासिक्त, ममता, ग्रहंकार, प्रतिष्ठामोह, कर्जु स्वाभिमान एवं मुखरपृहा ही चित्त को श्रशुद्ध करने के मुख्य कारण हैं। इसलिए निर्मन-निरहंकार श्रादि श्लोक चित्तशुद्धि में सहायक माने गये हैं।

निर्मानमोहा जितसंगदोषा श्रध्यात्मनित्या विनिवृत्तकामाः । द्वन्द्वैर्विमुक्ताः सुखदुःखसंज्ञैर्गच्छन्त्यमूढ्गः पद्मव्ययं तत् ॥ ८।

निर्मानमोद्याः (जिनका अभिमान श्रीर मोह दूर हो गया है) जित-संगदोषाः (जो श्रासक्तिजन्य दोष से मुक्त हैं) श्रव्यात्मिनित्याः (जो श्रात्मज्ञानिष्ठ हैं) विनिवृत्तकामाः (जिनकी समस्त कामना वासना विशेषतः निवृत्त हो गई हैं) सुखदुः खसंगैः द्वन्द्वैः विमुक्ताः (जो सुख दुः खात्मक द्वन्द्व से विमुक्त हैं) [ते] श्रमूढ़ाः (ऐसे श्रमूढ़ जन) तत् (परब्रह्म के) श्रव्ययं पदं (मोच पद को) गच्छन्ति (प्राप्त होते हैं)।

श्रि विहाय कामान् यः सर्वान् पुमांश्चरित निस्पृहः। निर्ममो निरहंकारः स शान्तिमधिगच्छति॥१॥

यः पुमान् (जो पुरुष) सर्वान् कामान् विहाय (सब कामनादिं त्यागकर) निस्पृहः (इच्छारहित) निर्ममः (ममत्वरहित) निरहंकारः (ऋहंकारवर्जित होकर) चरति (संसार में विचरण करता है) सः शान्तिम् ऋधिगच्छति (वह शान्ति लाम करता है)

याद रखना होगा कि निर्मम-निरहंकार की साधना के लिए स्रंगन्यास स्रोर करन्यास की व्यवस्था की गई है। ममत्व माव दूर करने के लिए सब पदार्थों को शोधन कर भगवद् विभूति में पर्यवसित करना होगा। निरहंकार भाव लाभ करने के लिए तमोगुण से अभिभूत अहंकार को कमशः ऊपर उठाकर राजसिक और सान्त्विक भूमि मेद कर विशुद्ध सन्व में लेजाना होगा। इसकी साधनप्रणाली अंगन्यास और करन्यास के प्रसंग में देखिए। साधन राज्य में अनेक तामसिक भाव आकर प्रकृत सन्त्वगुण को अभिभूत कर अपने को सन्त्वगुण के-स्थान पर बैठाना चाहते हैं। इन तमोगुणी भावों से रह्मा पाने के लिए उस समय रजोमिश्रित सन्त्वगुण का साधन करना होता है।

#### गायत्री जप

ॐ भूः ॐ भुवः ॐ स्वः ॐ महः ॐ जनः ॐ तपः ॐ सत्यं ॐ तत्सवितुव रेषयं भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोद्यात् ॐ॥१०॥ ( ब्रात्मानं तेजोमयं विभावयेत् )

यहाँ गायत्री जप की सहायता से 'ॐ मू: ॐ मुनः' इत्यादि उचारण कर चित्त को भगवद्धाम (सहस्रार) में ले जाना होगा। 'ॐ तत् सिवतुर्वरेण्यं' इत्यादि उच्चारण कर भर्ग-देव का स्वरूप उपलब्ध करना होगा। इस स्थल में ऋपने सब तत्त्वों को भगवद्भाव से परिभावित कर भगवत्कार्य साधन में नियोग करने की व्यवस्था है। इसके बाद 'धियो यो न: प्रचोदयात्' उच्चारण कर ऋपने सब तत्त्वों को भगवद्भाव से परिभावित कर लेना होगा। ऋौर फिर 'ॐ' उच्चारण कर चित्त को फिर भगवद्धाम में ले जाकर भगवद्धामनत्त्व आस्वाद करना होगा।

"गायत्री का अर्थ — ॐकार अथवा प्रण्व परब्रह्म का वाचक है। इसमें जायत-स्वप्न-सुषुति अथवा स्थ्ल-सूद्म-कारण, ये तीन अवस्थाएँ बताने के लिए अकार-उकार-मकार इन तीन वर्णों का प्रयोग किया गया है। प्रकारान्तर से यह सृष्टि-स्थिति-संहार अथवा ब्रह्मा-विष्णु-महेश्वर इन तीनों तत्त्वों वा वाचक है। उसके ऊपर अर्धमात्रा है जिसके अन्तर्गत बिन्दु-नाद-कला ये तीन स्तर बिद्यमान हैं। केवल यही नहीं, कला के अतीत शुद्ध आत्मा एवं तदनन्तर चित्कला की व्याप्ति कही जाती है। सुतरां प्रणव निम्नतम स्तर से निष्कल परम सता तक ब्रह्मसत्ता का बाचक है।

'भूः भुवः स्वः' यह तीन महाव्याहृति हैं । भूः से भूलोंक, भुवः से भुवलोंक ग्रथवा अन्तरिचलोक ( शून्य ) एवं स्व: से स्वर्गलोक की घारणा करनी चाहिए। इन तीनीं लोकों के समाहार को त्रिलोकी कहते हैं। महाव्याहृति के स्वः को विश्लेषण करने से एक तरफ प्रचलित स्वर्ग अर्थात् इन्द्रलोक श्रोर दूसरी तरफ ऊर्व्वस्थित महः, जनः, तपः एवं सत्यलोक पाये जाते हैं। इस हिसाब से सप्तव्याहृति अधवा सप्तजोक का संधान मिलता है। वस्तुत: ॐकार से हीं भूः ग्रादि सप्तलोक का ग्राविर्माव होता है। एक शब्द में ॐकार से ही सनग्र सृष्टि प्रसन हुई है। ये ज्योतिर्मय त्र्यात्मरूपी सविता हैं। प्रसव करने के कारण ही इनका नाम सवितृ हुन्ना . है। इनके दो भर्ग अथवा शक्ति हैं। एक वरेएय अर्थात् प्रार्थनीय अथवा श्रेष्ठ, दूसरी अवरेख्य अथवा निकृष्ट । पहली का नाम विद्या है और दूसरी का अविद्या। दोनों ही परमात्मा की शक्ति हैं किन्त हम वरेएय भर्ग अथवा विद्या शक्ति का ही ध्यान करते हैं। यह ध्यान स्वयं करते हुए भी जीव-जगत् के प्रतिनिधि रूप में किया जाता है यह समऋना होगा। जो कर्म सबके प्रतिनिधिरूप में किया जाता है उसका फल प्राप्त होने के समय सबमें विस्तृत हो जाता है। यह ध्यान व्यक्तिगत कर्म है इसमें सन्देह नहीं किन्तु यह निष्काम अथवा सर्वकाम है, इसलिए इसका फल सब जीव-जगत के उपभोग्य है। सविता दिव्य ज्योतिर्मय एवं चिदानन्दमय लीला-शक्तिसम्पन्न हैं। ध्यान के फलस्वरूप ध्यानकर्ता के हृदय में ध्येय वस्तु प्रतिष्ठित हो जाती है। उस समय ये भर्ग अन्तर्यामीहर में उपासक के हृद्य में जागरित होकर उसको समस्त ज्ञान एवं समस्त कर्म की प्रेरणा द्वारा चालित करते हैं।

5

'धी' शब्द से ज्ञानशक्ति श्रीर कर्मशक्ति दोनों ही श्रिमियत हैं। ज्ञानेन्द्रियों और कर्मेन्द्रियों के समस्त कार्य तब श्रन्तर्यामी द्वारा श्रनुष्ठित होते हैं। श्रपना श्रिममानमूलक कर्नु त्व बिलकुल नहीं रह जाता। उपासक स्वयं साची श्रथवा द्रष्टा होकर उपास्य श्रन्तरात्मा का श्रान श्रीर किया दर्शन करता रहता है। देह में जीवात्मा श्रीर परमात्मा दोनों ही श्रवस्थित हैं। जीवात्मा श्रीममानशील है किन्तु उपासना के प्रमाव से श्रीममानवर्जित होकर द्रष्टा होने में समर्थ होता है। पद्मान्तर में परमात्मा स्वभावतः श्रीममानवर्जित हैं। वे श्रन्तरात्मारूप में देह के समस्त कार्य निष्पादन करते हैं। सब प्रकार का ज्ञान तथा किया उनके श्रन्तर्गत है। ज्ञानेन्द्रिय द्वारा वे प्रत्यन्त करते हैं। ज्ञान सुक्त होने पर उनका खेल देखकर धन्य होता है। यही गायत्री का तात्पर्य है"।

प्रत्येक जप में तीन तस्त्र देखने में त्राते हैं। गायत्री जप में भी ये तीनों तस्त्र वर्तमान हैं। ॐकाररूप व्याहृति को सहायता से मेठदंडस्थ खोत को अनलम्बनकर छुः चक अथवा स्तर भेदकर, सहस्तार में (ब्रह्मध्याम में) जाना होगा। वहाँ जाकर परमात्मा की भगशक्ति (ज्योति) में निम्नजित होकर भगवान से तन्मयता लाभ करना होगा। इसके बाद 'धियो यो नः प्रवोदयात्' उच्चारणकर चिन्तन करना होगा। कि भगवज्ज्योति सहस्तार से नाचे की तरफ उत्तर रही है और उत्तरते समय हमारे सब तस्त्रों को भगवद्भाव से परिभावितकर, भगवत्वार्य साधन की योग्यता दानकर, भगवदिच्छा पूर्ण करने में नियुक्त कर रही है। प्राचीन ऋषियों ने कहा है कि जो ब्रह्मांड में है वही भांड में है। अर्थात् जगत् में बो छुड़ है उसके सब रहस्य और सब तस्त्र हमारे व्यष्टिदेह में – यहाँ तक कि प्रत्येक परमासा में — वर्तमान हैं। सृष्टि रहस्य का चिन्तन करके भगवद्धाम (सहस्त्रार) से तामसिक भूमि (मूलाधार) तक के स्थान को सात स्तरों में विभक्त किया गया है। इसका प्रत्येक स्तर एक निर्दिष्ट चक

श्रीर निर्दिष्ट तत्त्व की श्रिषिष्ठान-भूमि है। हमारे मेरुदंड की मध्यवर्ती सुषुम्ना नाड़ी के मध्यस्थ सात चक्रों में सात तत्त्वों का—सप्तज्ञानभूमि का—श्रिष्ठान निर्देश किया गया है। सप्तव्याहृति गायत्री जप की सहायता से हम सर्वनिम्न स्तर मृलाधार से सर्वोन्नत स्तर सहसार में जाने का सुयोग लाभ करते हैं। इसीलिए गायत्री जप में मन को प्राणवायु की सहायता से सर्व निम्न स्तर से क्रमशः ऊपर के स्तर की श्रोर ले जाने की व्यवस्था देखी जाती है। गायत्री जप में भगवान के निकट जाने के समय चित्त भगवज्ज्योति में निम्म होकर धामतत्त्व श्रास्वाद करने में समर्थ होता है। प्राचीन ऋषिगण गायत्री की सहायता से भगवद्धाम में प्रवेश करने का सुयोग लाभ करते थे। इसके बाद "श्रात्मानं तेजोमयं विभावयेत्" उच्चारणकर श्रपने सब तत्त्वों को श्रीर समष्टिभाव में जगत् के सब तत्त्वों को तेजोमयरूप में, भगवद्भाव से परिभावितरूप में, उपलब्ध करने की चेष्टा करते थे।

### धामतत्त्व

धामतस्य में सब कुछ ग्रप्राकृत ज्योतिर्मय है। साधक के वहाँ पहुँच जाने पर उसके सब कार्य पूजा में परिएत हो जाते हैं। भगवद्धाम भजन का राज्य है। इस उपलब्धि के विषय में भगवान शंकर ने कहा है:—

सम्पूर्णं जगदेव नन्दनवनं सर्वेऽपि कल्पद्रुमाः गांगं वारि समस्तवारिनिवहाः पुर्यथाः समस्ताः क्रियाः वाचः प्राकृतसंस्कृताः श्रुतिशिरा वाराणसी मेदिनी सर्वावस्थितरस्य वस्तुविषया दृष्टे परब्रह्माणि ॥

अप्रत्यत्र उन्होंने फिर कहा है :-

संचार: पदयोः प्रदिक्षणिविधिः स्तोत्राणि सर्वा गिर: । यद्यत् कर्म करोमि तत् तदिखलं शम्भो तवाराधनम् ॥ वैष्णव कवियों ने भी कहा है कि वहाँ सब कुछ अप्राकृत है, अपनिदः श्रीर शान्ति का ऋपूर्व समावेश है। 'कथा गानं नाट्यं गमनमि'। वहाँ की 'चिदानन्द-ज्योतिः' परमं ऋर्यात् ऋास्वादन के ऋतीत होने पर मी ऋास्वाद्य हो जाती है।

"धाम शब्द का अर्थ है ज्योतिः अथवा तेज। इसको आश्रय करके हो स्वरूप-तत्त्व प्रकाशित होता है। मूल में स्व-स्वरूप और इष्ट-स्वरूप एक होने पर भी उपासना अथवा भजन की सुविधा के लिए एवं रस की अभिव्यक्ति के लिए दोनों को पृथक्-पृथक् प्राप्त करना होता है। मायिक जगत् और मायिक देह के संवेष्टन से अपने आप को मुक्त कर ज्योति में अपने नित्य रूप को दर्शन करना होता है। अपना नित्यरूप प्रकाश होने के साथ ही वह ज्योति ज्योतिर्मय-राज्यरूप में आत्मप्रकाश करती है। इस राज्य के अधिष्ठाता जो बिन्दु अथवा केन्द्र में विराज करते हैं तब भी प्रकाशित नहीं होते। धाम में प्रवेश करने पर अपना नित्यस्वरूप उपलब्धकर कंमशः इष्ट का स्वरूप दर्शन और आस्वादन करने का अधिकार प्राप्त हा जाता है। व्यापक दृष्टि से देखा जाय तो गुणातीत, स्वयंप्रकाश, निर्विकार, चिदानन्दमय परमज्योतिः हो धामतन्त्व है। भावक की भावनानुसार यह नाना रूप में प्रकट हो सकती है किन्तु तन्त्व एक ही है। माया अतिकान्त हुए बिना धामतन्त्व प्रकाशित नहीं होता"।

इन्द्वातीतं त्रिगुणरहितं स्वप्नकाशस्वरूपं शान्ताकारं गगनसदृशं निर्विकारं वरेण्यम् । भक्तेर्जुष्टं विमलनिल्यं योगिभिध्यनिगम्यं नित्यानन्दं परमस्रुखदं चेतसा तं स्मरामि ॥११॥

द्वन्द्वातीतं (सुखदुः बादि द्वन्द्वातीत ) त्रिगुणरहितं (सत्त्व, रजः, त्तमः त्रिगुणरहितं ) स्व-प्रकाश-स्वरूपं (स्व-प्रकाशस्वरूप) शान्ताकारं (शान्ताकार) गगनसदृशं (श्राकाश के समान व्यापी) निर्विकारं (विकाररहित) वरेण्यं (सर्वोत्तम, वांछनीय) भक्तैः जुष्टं (भक्त वृन्द्वारा परिसेवित) विमल-निलयं (विमल श्रानन्द्धामस्वरूप) योगिभिः

( योगीगण के ) ध्यानगम्यं ( ध्यान द्वारा गम्य ) नित्यानन्दं ( नित्यानन्दं स्वरूप ) परम-सुखदं ( परम सुख देनेवाले ) तं ( उस मगवद्वाम को ) चेतसा ( चित्त द्वारा ) स्मरामि ( मैं चिन्तन करता हूँ )।

त्रश्यांत् कृटस्थ में अवस्थित भगवद्धाम ज्योतिर्मय. गुणातीत, निर्विकार, त्रानन्दरस-परिभावित श्रीर भक्तजन-सेवित है। साधक अपने को ज्योतिर्मय भगवद्धाम में अपने इष्ट के सम्मुख अवस्थित चिन्तन करता है। याद रखना होगा कि धामतत्त्व अप्राकृत चिन्मय है, श्रीभगवान को सत्-शक्ति से उत्पन्न श्रीर सत् का ही विकार है, श्रमन्त कल्याण-गुण की खान है श्रीर अशेष सौन्दर्य-माध्यं रस के पूर्ण विकास के अनुकृत है। वहाँ के सब तन्त्व चिन्मय, सुन्दर, मधुर, भगवद्भाव से परिपूर्ण श्रीर भगवित्तीता के सहाय हैं। साधक विरजा (वैतरणी) पारकर, अप्राकृत देह लाभकर, जब भगवद्धाम में प्रवेश करता है तो अनुभव करता है कि सभी ज्योतिर्मय है। तब उस ज्योति में अपना स्वरूप, भगवत्-स्वरूप तथा दोनों के भीतर का सम्बन्ध स्वतः स्पृरित होने लगता है।

### स्वरूपतत्त्व

"धाम प्रकाश के साथ साथ अपना स्वरूप भी प्रकाशित हो जाता है। जब तक माया का श्राच्छादन है तब तक धाम प्रकट नहीं होता, न अपना स्वरूप ही प्रकट होता है। अपना स्वरूप सत्य, चैतन्य एवं आनन्द है। परमात्मा का स्वरूप भी ऐसा हो है। परमार्थ दृष्टि से दोनों में कोई मेद नहीं। अपना स्वरूप दिव्य, शोक-दु:खातीत एवं चिन्मय ब्रह्मात्मक है। यद्यपि परमात्मा के श्रीर अपने स्वरूप में वास्तविक कोई मेद नहीं तथापि देह में रहते हुए 'तुम श्रीर में' का भाव रहता हो है। इसिलए श्रद्धेत-स्वरूप में भी द्वेत का श्राभास वर्तमान रहता है। भगवान अथवा परमात्मा अनादिमुक्त हैं किन्तु जीव माया को श्रितिक्रम करके मुक्त हो जाने पर भी श्रादिमुक्त ही कहा जा सकता है अनादिमुक्त नहीं।

इसिलिए तान्त्रिक दृष्टि से दोनों एक होते हुए भी भगवान ऋंशी हैं और जीव उनका सनातन ऋंश है। इसके फलस्वरूप जीव भगवान के सहित ऋपना संम्बन्ध ऋगश्रय और ऋगश्रित रूप में ही धारणा करता है। जीव ऋपने को भगवान का ऋंश चिन्तन कर सकता है किन्तु भगवान को ऋपना ऋंश चिन्तन नहीं कर सकता। जैसे समुद्र और तरंग जल रूप में एक ही हैं किन्तु समुद्र की तरंग कही जा सकती है, तरंग का समुद्र नहीं कहा जासकता। इसी प्रकार जीव और परमात्मा दोनों स्वरूपतः चिन्तम्य एक होने पर भी जीव भगवान को 'तुम मेरे हो' कहकर चिन्तन नहीं करसकता। 'मैं तुम्हारा हूँ' यह भाव उसके लिए उपयोगी है।"

धाम तस्व के स्कुरण के फलस्वरूप साधक के भीतर के आवरण स्वतः अपसारित हो जाते हैं और आत्मा का प्रकृत स्वरूप उसके चित्त में स्फुरित होने लगता है। पंचकोश-विवेक एवं नेति नेति साधना का जो लच्य है वह धाम-साधना के प्रभाव से स्वतः साधित होजाता है। तब साधक समस्तता है कि वह देह नहीं है आश्रमी नहीं है। वह निःसंग, निष्क्रिय, सर्वोगधि-विवर्जित है।

क्ष श्रहं देवो न चान्योऽस्मि ब्रह्मैवास्मि न शोकभाक्। सचिदानन्दरूपोऽहं नित्यमुक्तस्वभाववान्।।१२॥

श्रहं देवः (मैं देवता हूँ) श्रन्यः च न श्रिस्म (श्रन्य कुछ नहीं हूँ) ब्रह्म एव श्रिस्म (मैं निश्चय ब्रह्मस्वरूप हूँ) शोकभाक् न (मैं शोक भोग नहीं करता—शोक मुक्ते स्वर्श नहीं कर सकता) श्रहं सचिदानन्द-रूपः (मैं सचिदानन्दस्वरूप हूँ) नित्य-मुक्त-स्वभाववान् (नित्य मुक्त होते हुए भी लीलारत हूँ)।

नाहं विप्रादिको वर्णो नाश्रमी संगवर्जितः। निष्कियो निस्पृहः शान्तः सर्वोपाधिविवर्जितः॥१२(क)॥ श्रहं विप्रादिकः वर्णः न (मैं ब्राह्मणादि वर्णः नहीं हूँ) श्राश्रमी न (ब्रह्मचर्यादि श्राश्रम अवलम्बी नहीं हूँ) [मैं] संगवर्जितः (स्रनासक्त हूँ स्रर्थात् देहादि, स्रात्मीय-स्वजन, सुख-दुःखादि के साथ मेरा किसी प्रकार का पारमार्थिक सम्बन्ध नहीं है ) निष्क्रयः (कर्नु त्वाभिमान स्हित ) निस्पृहः (इच्छारहित ) शान्तः (शान्त ) सर्वोपाधिविवर्जितः (सव प्रकार की उपाधि रहित ) [हूँ ]।

नाहं देहो न मे देहो निष्कलो गगनोपमः। निराकारो निराधारः शुद्धविज्ञानवित्रहः॥१२(ख)॥

श्रहं देहः न (मैं देह नहां हूँ) देहः मे न (देह मेरी नहीं है— श्रयीत् देह के साथ मेरा कोई सम्बन्ध नहीं है) [मैं] निष्कलः (कला रहित, मेदरहित, पूर्ण) गगनोपमः (गगनं के समान व्यापी) निराकारः (निराकार) निराधारः (निराधार) शुद्धविज्ञानविश्रहः (शुद्ध-विज्ञान-विश्रह स्वरूप) [हूँ]।

धामतत्त्व में जाकर जब ब्रात्मदर्शन लाम होता है तब 'मैं पापी हूँ' (पापोऽहं पापकर्माहं इत्यादि )—यह भाव नहीं रह जाता ।

साधक को इस स्थल में पहुँचकर अपना नित्य-शुद्ध-बुद्ध मुक्त स्वभाव उपलब्ध हो जाने के कारण भगवान के साथ एक तादात्म्य भाव आ जाता है। फिर भगवान से किसी प्रकार का भेदमाव उपलब्धित नहीं होता। तब प्रेममय भगवान भानो भक्त को अपने हृदय से चिपका लेते हैं और भक्त और भगवान दोनों ही आनन्द में समाहित हो जाते हैं, किसी को अपना स्वरूप चिन्ता करने का सुयोग नहीं मिलता। इस अवस्था में भक्त और भगवान में किसी प्रकार का भेद रहता है या नहीं, इस विषय में पंडितों ने अनेक तर्क-वितर्क किया है किन्तु प्रेमिक भक्त चेतना लाभ करते ही अपने को भगवान का दास समक्तकर उनके चरणों में लोटना चाहता है। भगवान चाहते हैं भक्त को अपने हृदय से लगाकर रखना किन्तु भक्त चिरकाल दास्यभाव से उनकी सेवा करना चाहता है। जब तक अपने अस्तित्व का ज्ञान रहता है तब तक साधक भक्त दास्यभाव छोड़ने को तैयार नहीं होता!

% सत्यिप भेदापगमे नाथ तवाहं न मामकीनस्त्वम्। सामुद्रो हिं तरंगः कचन समुद्रो न तारंगः॥ १३॥ भेदापगमे सित अपि [ भगवान में और जीव में ] (पारमार्थिक दृष्टि से भेद न होते हुए भी ) [ मैं कहूँगा ] नाथ ( हे नाथ ) अहं तव ( मैं उम्हारा हूँ ) त्वं मामकीनः न ( तुम मेरे नहीं )। [ जैसे ] तरंगः (लहर) सामुद्रः हि ( समुद्र की होती है ) समुद्रः कवन तारंगः न ( समुद्र तरंग का कभी नहीं कहा जासकता )।

धाम में प्रवेश कर अपना प्रकृत स्वरूप, भगवत्स्वरूप एवं दोनों के भीतर का सम्बंध उपलब्ब हो जाने पर अपने स्वरूप में प्रतिष्ठित होने की एक तीव अभिलाधा उत्पन्न होती है। उस समय भगवत्क्रपा-शक्ति सद्गुरु लाभ में सहायक होती है। इस सहायता लाभ से साधक की इच्छा पूर्ण होनी सम्भवपर हो जाती है।

### गुरुतत्त्व

"गुरु का स्वह्नप — भगवान अथवा परमात्मा एकाधार में सावक के गुरु और इष्ट दोनों ही हैं। उनका स्वह्नप सिचदानन्दमय है। वे निराकार, निष्कल और निर्गुण होते हुए भो साकार, सकल और सगुण हैं; सब वर्णों के अतीत होते हुए भी सर्ववर्णमय हैं। वे विश्वातीत भी हैं और विश्वात्मक भी। जैसे यह कहना सत्य है कि उनको काया नहीं है वैसे ही यह भी सत्य है कि उनको चिदानन्दमय काया है। समस्त देवी-देवता जिनके आशिक स्फरण हैं और जिनको आश्रय करके उनको शक्तियाँ अपना अपना काम करती है वे ही इष्ट हैं और वे ही गुरु हैं।" (परिशिष्ट में 'गुरु-इष्ट-भगवान-तत्त्व' द्रष्टव्य है)।

क्ष इष्टदेवस्वरूपो यः सिचदानन्दिवयहः। शुद्धो बुद्धः प्रमुक्तरच गुरुरादर्शमानवः॥१४॥ गुरुः स्रादर्शमानवः (गुरु स्रादर्श मनुष्य हैं) यः (जो) इष्टदेव-स्वरूपः (पुरुषोत्तम के जीवन्त विग्रहस्वरूप हैं) सचिदानन्द-विग्रहः (सचिदानन्द की घनीभूत मूर्ति के समान हैं) शुद्धः बुद्धः प्रमुक्तः च (शुद्ध, बुद्ध एवं मुक्त स्वरूप हैं)। इस स्रवस्था में शुद्ध चित्त में तीवः । पिपासा उदय होने के कारण सद्गुरुतत्व का स्फुरण स्रौर सद्गुरु लाम-स्वाभाविक हो जाता है।

हम इष्टदेव को सम्मुख नहीं देखपाते इसिलए उनको जानने के लिए एक ऐसे महापुरुष की सहायता लेते हैं जिनके कर्म, वचन और भाव द्वारा इष्टतत्त्व हमारे अनुभववेद्य हो सके; जो सत्ता, चैतन्य और आनन्द की पूर्ण प्रकटित तथा अपूर्व-समन्वय प्राप्त मृति हों; जो कामना-वासना से पूर्णत्या मुक्त हों; जो अपने ज्ञान द्वारा हमारी अज्ञानता दूर कर सकते हों; जो स्वयं स्वरूप-प्रतिष्ठ हों और हमारी स्वरूप-प्रतिष्ठा में सहायक हो सकते हों; जो स्वयं मुक्त होने के कारण कर्म, वचन और भाव द्वारा हम को मुक्ति के पथ पर ले जा सकते हों।

इष्ट की महिमा ऐसी है कि उनका एक बार दर्शन हो जाने से ही श्रीर किसी वस्तु को देखने का साध नहीं रहता, उनको जानकर श्रीर कुछ जानने को बाक़ी नहीं रहता, उनको प्राप्त करके श्रीर कुछ प्राप्त करने को बाक़ी नहीं रहता।

यद् हष्ट्वा नापर दृश्यं यद् भूत्वा न पुनर्भवः । यद् ज्ञात्वा नापरं ज्ञेयं तिदृष्टमवधारय ॥

#### भगवत्तत्त्व

योगी-ऋषिगण किस प्रकार पहले ज्योति दर्शन करते हैं स्त्रीर फिर इस ज्योति के भीतर से किस प्रकार भगवत्तत्व का रफ़रण होता है, गुरु की कृपा से इसका रास्ता खुल जाता है। भगवत्-स्रस्तित्व का स्त्राभास पहले ज्योति-दर्शन रूप में मिलता है। इसके फलस्वरूप मिजन की इच्छा जाग उठती है श्रीर व्याकुलता श्रा जाती है। तब क्रमशः वित्त शुद्ध होकर भगवत्-प्राप्ति की इच्छा को प्रवल कर देता है। भगवान का प्रकृतः स्वरूप वाक्य-मन के श्रगोचर है। यह मूकास्वादन के भाँति श्रिनिवचनीयः है। जिन्होंने जानलिया है वे भी प्रकाश नहीं कर सकते। तटस्थ लद्ध्याः द्वारा ऋषियों ने इसका एक श्रामास मात्र देने की चेष्टा की है।

श्रं ब्रह्मा वर्रणेन्द्र-रुद्र-मरुतः स्तुन्वन्ति दिव्यैः स्तवैवेदैः सांगपदक्रमोपनिषदै गीयन्ति यं सामगाः।
 ध्यानावस्थित-तद्गतेन मनसा पश्यन्ति यं योगिनः
 यस्यान्तं न विदुः सुरासुरगणा देवाय तस्मै नमः॥१५॥

यं ( जिनको ) ब्रह्मा वक्ण-इन्द्र-कद्र-मस्तः ( ब्रह्मा, इन्द्र, कद्र श्रौर मस्त्गण ) दिव्यैः स्तवैः ( दिव्य स्तव द्वारा ) स्तुन्वन्ति ( स्तुति करते हैं ) यं सामगाः ( जिनका सामवेद के गायकगण ) सांग-पद-क्रम-उपनिषदैः ( श्रंग, पट, क्रम एवं उपनिषदादि सहित वेदगान द्वारा ) गायन्ति ( कीर्तन करते हैं ) यं योगिनः ( जिनको योगीगण ) ध्यानावस्थित-तद्गतेन मनसा ( ध्यान में श्रवस्थित हुए तद्गत चित्तदारा ) पश्यन्ति ( उपलब्ध करते हैं ), सुर-श्रमुरगणाः ( देवता श्रौर श्रमुरगण ) यस्य श्रन्तं न विदुः ( जिनके श्रन्त को नहीं जानते हैं ), तस्मै देवाय नमः ( उन देवता को नमस्कार )।

भगवत् स्वरूप — "ब्रह्म उभय लिंगक है। उनके सगुण रूप से शिक्त अभिव्यक्त होकर कार्य करती रहती है किन्तु उनके निर्गुण रूप में शिक्त अन्तर्लीन होने के कारण किसी प्रकार की किया नहीं होती। वस्तुतः जो निर्गुण हैं वे ही सगुण हैं। एक ही समय उनमें दोनों लिंग विद्यमान हैं। दोनों में जो विरोध प्रतीत होता है वह केवल लौकिक दृष्टि का है किन्तु स्वरूप में कोई विरोध नहीं। समस्त गुण एवं समस्त किया उसी निर्गुण निष्क्रिय सत्ता से प्रादुर्भृत होते हैं।

वे स्वरूपतः सत्य-ज्ञान-स्रानन्द-स्वरूप हैं। उनमें कोई किया नहीं है, कोई विकार नहीं है — यही उनके स्वरूप का लव् ए हैं। किन्तु ज्ञात् में सृष्टि-स्थिति-संहार उनको स्रवलम्बन करके हो होता है। इसिलिए वे ही जगत् के सृष्टि, रज्ञा स्त्रोर संहार कर्ता हैं। यही उनका तरस्य लज्ज है।

जगत् में जीव श्रौर जड़ रूप में विभक्त श्रमन्त पदार्थ हैं। सब के भीतर निगूढ़ भाव में एवं सबके कर्मों के नियामक रूप में जो महासत्ता विद्यमान है वे ही ब्रह्म-स्वरूप हैं। वे बहु में प्रकाशमान होते हुए भी स्वरूपतः एक, श्रसंग श्रौर साज्ञी-स्वरूप हैं। वे सर्वातीत होते हुए भी सर्वव्यापक हैं। वे समस्त जीवों के श्रम्तर्यामी हैं।"

उपनिषद में ब्रह्म की वर्णना निर्पु गु श्रीर सगुण इन दो भावों में की गई है। सगुरा माव गुरा-विषय-युक्त ब्रोर जीवके ब्रानुभववेदा है, निगु<sup>°</sup>ण भाव ऋनुभूति के बाहर है। ब्रह्म तो क्या एक सामान्य परमाणु के सन्बन्ध में भी हम कुछ जानते हैं (जो सगुरा के अन्तर्गत है) श्रीर श्रनेकांश नहीं जानते (जो निर्गुण के अन्तर्गत है) अर्थात् संभी वस्तु सगुण-निर्गुण भाव की मिलित मूर्ति हैं। 'सब जानता हूँ' कहना जैसी भूल है, 'कुछ नहीं जानता' कहना भी उसी प्रकार श्रसत्य है। "नाहं मन्ये सुवेदेति नो न वेदेति वेद च" इत्यादि— 'कुछ नहीं जानता' यह भी नहीं कह सकता ऋौर 'सब जान लिया' यह भी नहीं कह सकता। जो कुछ ज्ञात हुआ है अर्थात् जिस अविध तक वे हमारे निकट स्रात्मप्रकाश कर हमारे ज्ञान के विषयीभूत हुए हैं उसीका नाम 'सगुण' है। उनका सगुण रूप हमारे लिए मूत्तं, प्रकटित अथवा व्यक्त है। उससे ऊपर की अज्ञात अवस्था का नाम 'निर्गुण' तत्त्व है। निर्गुण रूप अञ्यक्त तथा अमूर्त है। सगुण भाव व्यक्त अवस्था है - च्चर भाव के ब्रान्तर्गत है। निर्गुण भाव ब्राह्मर, निर्विकार, शान्त भाव के श्चन्तर्गत है। सगुण भाव विश्व में अनेकांश प्रकटित है, निगु<sup>°</sup>ण भाव

जीव की धारणा के स्रगम्य एवं विश्वातीत है। निगु ए भाव को पाश्चा-त्य दार्शनिकों की भाषा में 'Being' (भव) एवं सगुए भाव को 'Becoming' (भाव का तत्त्व ) कहा जा सकता है। ब्रह्म का जो श्रंश शक्ति के गुण द्वारा श्रात्मप्रकाश कर हमारे ग्रहणयोग्य होता है वही सगुण तत्त्व है। सभी पदार्थों में हम सगुण-निगु ण का अपूर्व समन्वय देखते हैं; सगुण भाव अवलम्बन द्वारा ही निगु ग की अरेर जा सकते हैं। जो कुछ शत हुआ है उसकी सहायता से अज्ञात तत्त्व को प्राप्त करना साधना का उद्देश्य है। सगुग्ग-निगु ग् का विरोध लौकिक दृष्टि में है स्वरूप में नहीं। समस्त गुण श्रौर किया उसी निगुंग निष्क्रिय सत्तां से त्राविभूत होते हैं। निगु साव में जो धारणा के त्रातीत अर्थात् वाक्य-मन के अगोचर हैं सगुरा भाव में वे ही सब वाक्यों, सब शास्त्रों, सब चिन्तात्रों त्रीर सब इन्द्रियों के गोचर हैं। जो स्वरूपतः अव्यक्त अत्र निगु ण विश्वातिग है वे ही व्यक्त त्तर सगुण एवं विश्वा-त्मक हैं। केवल यही नहीं, उनका परम स्वरूप ( ऋर्थात् निगु रा माव ) विश्वात्मक प्रकट स्वरूप में भी ऋतुरुग्भाव में नित्य ऋवस्थित है। इसी रूप में वे अशोष कल्याण-गुण की खान हैं। वे विघाता, करुणामय, सृष्टि-स्थिति-लय कर्ता हैं। वे गम्भीरता में परम श्रीर चरम सार तस्व हैं एवं व्यापकता में परम होने के कारण सर्वगत हैं। इसी लिए उनकी 'परमात्मा' कहा जाता है । वे विश्वातीत होते हुए भी विश्वमय, उदासीन होते हुए भी सर्दभूत-हित में रत हैं। उन्हीं में समस्त विरुद्ध भावों का अपूर्व समन्वय पाया जाता है। सगुरा-निगु रा का उल्लेख उपनिषदी में इस प्रकार किया है-

क्ष दे वाव ब्रह्मणो रूपे मूर्तं वैवामूर्तं च स्रश्चात्तरश्च, सगुणो निगु एश्च विश्वानुगो विश्वातिगश्च ॥१६॥ द्वे वाव ब्रह्मणः रूपे (ब्रह्म के दो रूप प्रसिद्ध हैं) मूर्तं च श्चमूर्तं च एव (व्यक्त एवं श्रव्यक्त) स्रः च श्चत्रः च (द्वर एवं श्रद्धर). सगुणः निर्गुणः च (सगुण ग्रर्थात् क्रियाशील एवं निर्गुण ग्रर्थात् निष्किय ) विश्वातुगः विश्वातिगः च (विश्वमय एवं विश्वातीत ग्रर्थात् व्यक्त एवं ग्रव्यक्त )। वे स्वरूपतः ग्रव्यक्त हैं एवं व्यक्त होते हुए भी श्रव्यक्त हैं।

इस क्षीक का पूर्वार्ध उपनिषद से लिया गया है और परार्ध उपनिषद के नाव और राब्द अवलम्बन करके संग्रह किया गया है। गुण के भीतर से गुण का विभाव यदि रूप-शब्द-स्वर्शादि द्वारा प्रकट न हो तो हम राक्तिमान को नहीं पहचान सकते—यहाँ तक कि शक्तिमान के अस्तित्व में विश्वास करना भी कठिन हो जायगा। में अगर घर में हूँ तो जब तक कोई मेरा मुख न देखे या मेरी अवाज न सुने तब तक किसी को कैसे मालूम होगा कि मैं अन्दर हूँ। भगवान यदि अपनी शक्ति द्वारा, पंच-तन्माबा द्वारा, आत्मप्रकाश न करते और हमारी शक्ति भो उपयुक्त प्रहण्योग्यता लाभ न करती तो उनके अस्तित्व में विश्वास करना प्रायः असम्भव हो जाता। लीलामय भगवान जब लीला के निमित्त अपनी शक्ति द्वारा आत्मप्रकाश करते हैं तभी उस प्रकटित भाव में—व्यक्तावस्था में—उनको जानने, समक्तने, प्राप्त करने का सुयाग मिलता है। जब उनको विमर्श शक्ति लीलारत होती है तब वे सगुण हैं। जब विमर्श शक्ति अन्तर्लीन हो जाती है तब वे निर्गुण हैं। निर्गुण ब्रह्म को लीला करने को इच्छा होते ही गुण और किया उनके भीतर से आत्मप्रकाश करते हैं।

अ सगुणः शक्तियुक्तश्च निर्गुणः सुप्तशक्तिकः । लीलया वापि युज्येरन् निर्गुणस्य गुणाः क्रियाः ॥१७॥

[ भगवान ] शक्तियुक्तः च सगुणः ( शक्तियुक्त होकर ही सगुण होते हैं ) सुत्रशक्तिकः निर्मुणः ( शक्ति की सुतावस्था में वे निर्मुण हैं ) विमुणिस्य वा अपि ( भगवान् स्वरूपतः निर्मुण होते हुए भी ) लीलया ( लीला के हेतु ) गुणाः क्रियाः युज्येरन् ( गुण और क्रिया उनमें

अम्बटित होते हैं ) । अर्थात् निर्णुण के जो गुण और किया हैं वे उनके लीलावश होने से ही प्रकट होते हैं ।

ब्रह्म का निगु गात्मक भाव-

ॐ सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म

ॐ त्रानन्द्रूपममृतं यद् विभाति

ॐ शान्तं शिवमद्वौतम् ॥१८॥

यत् (जो) त्रानन्दरूपम् त्रमृतं (त्रानन्दरूप में त्रमृतरूप में) शान्तं शिवम् त्राद्वेतं (शान्त, शिव एवं त्राद्वेतरूप में ) विभाति (प्रकाशित होते हैं) [वे] सत्यं ज्ञानम् त्रानन्तं ब्रह्म (सन्यस्वरूप, ज्ञानस्वरूप, त्रानन्तस्वरूप ब्रह्म हैं)।

ब्रह्म सत्-स्वरूप हैं । वे षड्विष विकार ( जायते, त्र्यस्त, वर्धते, विपरिग्णमते, त्रप्रचीयते, विनश्यति ) वर्जित हैं । वे विकारयुक्त जगत् में रहते हुए भी जगदतीत हैं। वे सर्वदा समस्त गुण-क्रिया सहित लीला-्रत रहते हुए भी उसमें उदासीन हैं। उनको प्राप्त करने के लिए हमें भी सब प्रकार के असद्भाव को वर्जन करना होगा । उनके सत् स्वरूप होने के कारण उनके सान्निध्य से हमारे भीतर विशुद्ध सत्त्व भाव का प्रकाश होगा। वे ज्ञानःवरूप, ज्योतिर्मय हैं। उन्हीं की ज्योति से जगत् श्रालोकित है। उनकी चित्-शक्ति के श्रवलम्बन द्वारा जगत् में चित् का ( ज्ञान का ) खेल हो रहा है। उन ज्ञानखरूप की साधना करके साधक समस्त ज्ञान से भूषित हो जाता है। वे श्रनन्त हैं ; उनको जानना, समम्ता, प्राप्त करना कभी शेष नहीं हो सकता। वे समस्त ज्ञान अप्रैर प्रेम की पूर्ण परिश्वत अवस्था में अवस्थित हैं। Any knowledge, love, etc. raised to the power infinity is the knowledge, love, etc. of God। कोई भी ज्ञान अथवा कोई भी प्रेम पूर्णता को प्राप्त होने पर भगवत्-ज्ञान अथवा भगवत्-प्रोम में परिणत हो जाता है। वे अपनन्त स्वरूप हैं

इसलिए उनका साधक कभी भी किसी प्रकार के सीमाबद्ध भाव से तूस नहीं हो सकता। उनके ध्यान के फलस्वरूप समस्त वृत्तियाँ ग्रासीम तक प्रसारित हो जाती हैं। वे ब्रह्म हैं—सर्वापेदा बृहत् हैं। गम्भीरता में परम होने के कारण वे चरम सार तत्त्व हैं, व्यापकता में परम होने के कारण वे सर्वव्यापी हैं। वे अपने साधक को गंभीरता और व्यापकता की चरमा-वस्था में ले जाय बिना नहीं छोड़ते । उनका साधक भी परम सार तत्व • को जाने अथवा पात किये बिना, सर्वभूत में अनुभव किये बिना, तृत नहीं होता । वे 'त्रानन्दरूपममृतम्' हैं इसलिए जगत् में जो कुछ त्रानन्द है वह उन्हीं स्त्रानन्दस्वरूप का स्त्रांशिक प्रकाश है। "एतस्येव स्त्रानन्दस्य मात्रामुपजीवन्ति । तारतम्येन वर्तन्ते ब्रह्मानन्द लवाश्रया" । समस्त जीव श्रीर देवता उन्हीं के श्रानन्द का करा पाकर श्रानन्द में विभोर हैं। ब्रह्म के ब्रानन्द स्वरूप होने के कारण ही तो हम उनके भक्त में निरानन्द की <mark>छाया भी नहीं देखते । उनके क्रानन्द का कभी क्रभाव नहीं होता । इस</mark> ब्रह्ममंत्र का साधक ब्रह्ममंत्र जप के फलस्वरूप सर्वदा ब्रह्ममाव से परि-भावित रहता है। फिर वे 'शान्तम्' हैं, उनमें कोई चंचलता नहीं है। इसलिए उनको प्राप्त करने के लिए हमको भी 'सुशान्तसर्वेन्द्रियवृत्ति-मन्तः' होना होगा । वे साधक के अतिरिक्त और किसी के अनुभववेदा नहीं । वे 'शिवम्' हैं, जगत्-जीव के कल्याण में तत्रर हैं । निस्स्वार्थं भाव से जगजीव की सेवां में रत हुए बिना उनका स्वरूप समक्त में नहीं श्रा सकता। वे 'श्रद्धैतम्' हैं — सर्वदा श्रखंड श्रद्धैत तत्त्व में श्रवस्थित हैं। को समस्त द्वेत भाव वर्जनकर सर्वत्र एकत्व भाव की उपलब्धि में, एकत्व भाव के प्रचार में, वती हैं वेही केवल उनका श्रखंड स्वरूप उपलब्ध कर सकते हैं।

ब्रह्म का शान्तभाव ( state of perfect equilibrium ) गीता के 'समत्वं ब्रह्म उच्यते' भाव का द्योतक है। 'शिवम्' शब्द परमात्मभाव का द्योतक है। इस अवस्था में ब्रह्म के भीतर क्रिया शक्ति का विकास बित्तत होता है; वे जीव के कल्याणसाधन में कितने व्यस्त हैं, यह अनुभव में आता है। 'अद्वैतम्' शब्द वैष्ण्यों के भगवत्तत्व का योतक है।
भगवद्धाम में भगवान के आतिरिक्त और किसी वस्तु का अस्तित्व नहीं,
वे ही लीला के हेतु परिकर और धामादि रूप में आत्मप्रकाराकर लीलारत
हैं और सब कुछ उन्हीं की विभूति है, यह तत्व आस्वाद किया जाता है।
वे हैं, वे अपरिवर्तनीय और विकाररहित हैं, यही उनके सत्यभाव का
योतक है। वे ज्ञानस्वरूप, ज्योति:स्वरूप, शक्तियुक्त हैं एवं शक्तित्व द्वारा लीला करने में व्यस्त हैं। सब कुछ वे ही हैं—'वासुदेवः मर्वमिति'।
यही ज्ञानतत्त्व की महिमा है। इम उनके 'अनन्त' तत्त्व द्वारा उनकी
गंभीरता की एवं 'ब्रह्म'-तत्त्व द्वारा उनकी व्यापकता की चरमावस्था लद्य कर सकते हैं। 'आनन्दरूपममृतम्' भाव भगवान के प्रकृत स्वरूप का— 'रसो वे सः,' 'मधु ब्रह्म,' इत्यादि भाव का—योतक है। 'शान्त शिवम-देतम्' शब्द में साधनराज्य का एक गृह तत्त्व निहित है। साधनराज्य में पहला काम है संयत होना, दूसरा काम है जीवसेवा, तीसरा काम है अद्देत-

तत्त्व श्रास्वाद करना।

ब्रह्म का सगुणात्मक भाव—सगुण ब्रह्म सृष्टि-स्थिति लय-कर्ता, ब्रह्मत्यामी विघाता है। इस श्लोक में ब्रह्म का तटस्थ लह्मण पाया जाता है।

अ के यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते, येन जातानि जीवन्ति, यत् प्रयन्त्यभिसंविशन्ति, तद् विजिज्ञासस्य तद् ब्रह्म तद् ब्रह्मेति ॥१६॥

यतो वा (जिनसे) इमानि भूतानि (यह समुदय जगत्) जायन्ते (उत्पन्न होता है), येन जातानि जीवन्ति (जिनकी शक्ति से उत्पन्नभूत समुदय जीवित है), यत् प्रयन्ति (जिनमें लीन होता है), ग्रमिसंविशन्ति (जिनके भीतर जाकर जीव लीलाराज्य में प्रवेश करने का ग्रधिकार लाभ

करता है ), तद् विजिज्ञासस्य ( उनको सविशेष जानने के लिए तत्पर हो ), तद् ब्रह्म, तद् ब्रह्मेति ( वे ही ब्रह्म हैं, वे ही [ सगुण ] ब्रह्म हैं )।

'यत् प्रयन्ति' से उनमें लय हो जाना श्रिभितेत है। इसके पश्चात् 'श्रिभिसंविशिति' शब्द से जीव के जीन हो जाने के बाद भी वे जो समस्त सृष्ट पदार्थों को तद्भाव से पिरभावित कर श्रिपनी लीला के सहायभूत कर लेते हैं, इसका श्राभास मिलता है। सृष्टि-स्थिति-लय द्वारा जीवत्व का पूर्ण विकास साधनकर उसको श्रिपाकृत धाम में ले जाकर जो लीला के सहाय कर लिया जाता है, यह भी सगुण ब्रह्म के लच्चण के श्रन्तर्गत है। 'प्रयन्ति' शब्द लय-योग के 'श्रनुप्रविष्ट' भाव का श्रीर 'श्रिभिसंविशन्ति' 'श्रनुस्यूत' भाव का द्योतक है।

मंत्रात्मक श्लोकों में कहीं कहीं सगुण त्रीर निगु ण दोनों भावों का उल्लेख देखने में त्राता है, जैसे—'स पर्यगाच्छुक्रमकायम्बरणम्' इत्यादि।

प्रवर्त्त क अवस्था में संयम, शुद्धि आदि की तरफ विशेष दृष्टि रखनी चाहिए । इससे चित्त को सम्पूर्णतः संस्कार-वर्जित होने का सुयोग मिलता है। अहंकार का भाव जाता रहता है। तब साधना के मीतर परमात्मभाव, भगवान का कार्यकलाप, उपलब्धि में आता है। इसके परिणामस्वरूप आत्मिनिवेदन द्वारा सिद्धावस्था प्राप्तकर हम भगवातीला-रहस्य आस्वाद करने का और भगवद्-भजनानन्द में विभोर रहने का सुयोग पाते हैं।

एको देवः सर्वभूतेषु गूढ्ः सर्वव्यापी सर्वभूतान्तरात्मा ।

कर्माध्यत्तः सर्वभूताधिवासः सात्ती चेता केवलो निर्पु एएच ॥२०॥ [यह सगुण ब्रह्म ] एकः (ब्रद्वितीय) देवः (बोतनात्मक ब्रीर लीलात्मक) सर्वभूतेषु गृदः (सब भूतों में अव्यक्त भाव में अवस्थित) सर्वव्यापी (सर्वव्यापी) सर्वभूतान्तरात्मा (सब भूतों का अन्तरात्मा— प्रेरक, चालक व नियामक) कर्माध्यत्तः (समस्त कर्मों का मुख्य कर्त्ता) सर्वभूताधिवासः ( सब भूतों में ऋधिष्ठित ) साद्धी (द्रष्टा ) चेता ( चैतन्य-दाता ) केवतः ( निष्कत ) निगु शः च ( एवं निगु श ) है ।

ये सगुण ब्रह्म समस्त कियाश्रों के चालक होते हुए भी गुणातीत (श्रचल ) हैं; समस्त कर्मों में रहते हुए भी उदासीन हैं; विश्वमय श्रीर विश्व के शासक होते हुए भी विश्वातीत हैं। इन्हीं को कहा गया है—'श्रनासक्त श्रनुरागी, संसारी संसारत्यागी'।

सर्वेशः सर्वगः साची सर्वेन्द्रियनियामकः।

विधाता सर्वेद्दक् कर्ता करुणामय ईश्वरः ॥२० (क) ॥
सर्वेशः (सन के नियन्ता) सर्वगः (सर्वव्यापी) साह्मी (द्रष्टा)
सर्वेन्द्रिय-नियामकः (सन इन्द्रियों के चालक) विधाता (विधान करने
चाले) सर्वेद्दक् (सर्वद्रष्टा) कर्ता (स्वतंत्र मुख्य कर्ता) करुणामयः
ईश्वरः (करुणामय ईश्वर) [हैं]।

सगुण ब्रह्म में यह सब लच्चण वर्तमान हैं।

यः सर्वतत्त्वे तिष्ठन् सर्वतत्त्वस्यान्तरः,

यं सर्वतत्त्वं न वेद्र, यस्य सर्वतत्त्वं शरीरं,

यः सर्वतत्त्वं यमयति, स आत्मा अन्तर्यामी ॥२० ( ख )॥

यः (जो) सर्वतत्त्वे तिष्ठन् (सज तत्त्वों में वर्तमान) सर्वतत्त्वस्था-न्तरः (सज तत्त्वों के अन्तर में अवस्थित) [हैं] यं सर्वतत्त्वं न वेद (जिनको सज तत्त्व नहीं जानते) सर्वतत्त्वं यस्य शरीरं (सज तत्त्व जिनके शरीर) [हैं] यः सर्वतत्त्वं यमयित (जो सज तत्त्वों के नियामक हैं) स अन्तर्यामी आत्मा (वे ही अन्तर्यामी परमात्मा) [हैं]।

त्रर्थात् जो सब तत्त्रों मे त्रवस्थित रहकर सब तत्त्रों को त्रपने त्रपने कार्य में नियुक्त रखते हैं, जिनको कोई भी तत्त्व सम्पूर्णतः प्रकाश नहीं कर सकता, वे ही मेरे परमात्मा हैं।

उपनिषदों के कुछ रलोक केवल निगु ण भाव के, कुछ सगुण भाव के त्रौर कुछ दोनों भावों के प्रकाशक हैं। कहना श्रनावश्यक होगा कि निर्मुण श्रीर सगुण तत्व एकाधार में श्रनेकांश युगलरूप में वर्तमान हैं। ज्ञात श्रवस्था श्रज्ञात स्तर मेदकरके ही क्रमशः प्रकाशित होती है। 'स पर्यगात' श्रुति उभय भाव का दृष्टान्त हैं; प्रथमांश निर्मुण भाव का श्रीर द्वितीयांश सगुण भाव का द्योतक है तथा सर्वशेषांश मानो ब्रह्मभाव को श्रितिकमकर परमात्मभाव में प्रवेश कर गया है। ब्रह्म भाव के भीतर हम साधारणतः संस्कारवर्जित शृत्यतत्त्व में, निर्विशेष भाव में डूब जाते हैं। इसके बाद उस शृत्य को भेदकर, वहां की क्रिया दर्शन-कर, परमात्म भाव का स्फुरण श्रारम्भ होता है जिसकी पूर्णता सगुण ब्रह्म में भगवद्भाव में है। परमात्मा ही साधक के उपास्य हैं। श्रन्त में हम निकुञ्जलीला के सामरस्य तत्त्व के भीतर भी एक निर्विशेष भाक का श्रामास पाते हैं।

## शक्तित्त्व

"शिव और शक्ति स्वरूपतः एक ही वस्तु हैं तथापि व्यवहारिक दृष्टि से दोनों में थोड़ा सा पार्थक्य है। जब शिव का शक्ति के सहित योग नहीं होता तब वे निष्क्रिय, निस्पन्द, निर्मुण एवं निष्क्रल रहते हैं। उनका प्रमुत्व अथवा ऐश्वर्य शक्तिसापेच है। शक्तिहीन शिव शव के समान हैं किन्तु वास्तव में शिव कभी शक्तिहीन नहीं होते। जिस अवस्था को शक्तिहीन कहा जाता है उस अवस्था में शक्ति अव्यक्त रूप में शिव में अन्तर्लोन रहती है, उस समय शिव के सहित उसका योग नहीं होता। किन्तु शक्ति जब अभिव्यक्त होती है तभी शिव के साथ उसका योग होता है।

शक्ति के ग्रिभिव्यक्त होने पर उसकी उपासना की जाती है। यह उपासना ग्रावश्यक है। कारण, शक्ति की उपासना किये बिना ग्रर्थात् जाग्रत्शक्ति का ग्राश्रय लिये बिना ग्रात्मा ग्रपना शिवत्व ग्रनुभव नहीं कर सकता। शक्ति के जागरित हो जाने पर विश्वरूप दर्शन में आता है। तभी समभ में आता है कि एक हो सता अन्त रूप में प्रकाशमान है। जगत् में जितने रूप हैं सब उन्हों के रूप हैं, जितने चक्षु हैं सब उन्होंके चतु हैं, जितने मुख हैं सब उन्होंके मुख हैं—इस प्रकार की प्रतीति आ जाती है। जिनका रूप नहीं है, आकृति नहीं है, चतु नहीं है तब सर्वत्र उनके रूप, उनकी आकृति, उनके चतु देखने में आते हैं। जिनमें कुळ नहीं है उनमें सभी कुळ देखने में आता है—यही शक्ति की महिमा है।

ज्ञानेन्द्रियों की ज्ञान शक्ति, कर्मेन्द्रियों की कर्मशक्ति—सबका मूल यही चैतन्यशक्ति है। इसलिए चैतन्यल्पी शक्ति ही 'श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो मनः चन्नुषश्चनुः' है। समस्त शक्तियों में प्राण्लप शक्ति ही चैतन्य है।

ये ही जगत्-प्रसविता परमेश्वर की परम भर्ग हैं। इनका ध्यान करने से परमात्मा अन्तर्यामीरूप में हृद्य में प्रतिष्ठित होते हैं श्रीर उपासक की देह की आश्रय कर अवस्थानपूर्वक उसकी ज्ञान श्रीर कर्म शक्ति को प्रयोजनानुसार अपने अपने विषयों में प्रवर्तित करते हैं।

शक्ति उपासना का उद्देश्य ही यह है कि शक्तिहीन के भीतर शक्ति का संचार हो। इसीलिए बल से बल के लिए प्रार्थना की जाती है ( श्लोक २६ देखिए )। बल ही स्वाभाविक शक्ति है। उनकी कृपा से उनका किंचित् अंश हम में आहित हो जाय तो हम बल प्राप्तकर अपने लह्य की प्राप्ति में अप्रसर हो सकेंगे। याद रखना होगा कि 'नायमात्मा बलहीनेन लम्यः'।

वे प्रकाशस्त्रकरा—स्वयंप्रकाश — हैं किन्तु हम उनको प्रकाशमान रूप में नहीं देख पाते। इसका एकमात्र कारण यह है कि हमारी दृष्टि के ऊपर को परदा अथवा आवरण है वह अभी अपसारित नहीं हुआ है। जो स्वयंप्रकाश हैं उनको प्रकाश नहीं करना पड़ता और न उनको ही प्रकाशित होना होता है —वे तो प्रकाशरूप में हैं हो। किन्तु जो उनका दर्शन करना चाहता है उसकी घारणाशक्ति और दर्शनशक्ति का उन्मुक्त होना आवश्यक है। लेकिन जीव का इतना सामर्थ्य नहीं जो अपने आप इस शक्ति को उन्मुक्त कर सके। इसलिए उसकी स्वामाविक प्रार्थना यह होती है कि जो स्वयंप्रकाश हैं वे कुपापूर्वक उसकी दृष्टिशक्ति को उन्मीलित कर दें। दृष्टिशक्ति उन्मीलित होते ही विश्वरूपा माँ की सत्ता सर्वत्र अनुभव में आने लगती है। तभी समक्त में आता है कि वे सब भूतों में साररूप में बैठे हैं।"

'शक्ति' शब्द सामर्थ्यवाचक 'शक्' घातु से निष्पन्न है। किसी कार्य की योग्यता को शक्ति कहते हैं। कारण में, त्राव्यक्तरूप में, जो तत्त्व निहितः है उसको कार्यरूप में प्रकट करने के लिए शक्ति की आवश्यकता होती है। प्रत्येक पदार्थ में —यहाँ तक कि प्रत्येक परमागु में — अनन्त शक्ति निहित है। इस निहित शक्ति को जागरित कर कार्योपयोगी करने का नाम है शक्तिपूजा। शक्ति के बिना कोई कार्य नहीं हो सकता। शक्ति के प्रकाश के बिना शिव केवल शव के समान है - सृष्ट्यादि कर्म में सम्पूर्णतः असमर्थ हैं। किसप्रकार शक्ति सब पदार्थी में अव्यक्त रूप में निहित है, किसप्रकार इस सुप्त शक्ति को जागरित कर उद्देश्य सिद्ध किया जा सकता है, जिनके भीतर शक्ति जागरित है उनकी सहायता से किसप्रकार शक्तिमय हुन्रा जा सकता है —यही विषय शक्तिपूजा रहस्य है। शक्ति की त्र्यावश्यकता कोई त्र्यस्वीकार नहीं करता। 'शक्ति को नहीं मानता' कहने में भी शक्ति का प्रयोजन है। सब देशों के साधकगण शक्ति के श्राविर्माव की चेष्टा करते रहे हैं। देशरचा के लिए शक्ति चाहिए, जीवनघारण के लिए शक्ति की ज़रूरत है, ज्ञानलाम के लिए शक्ति का प्रयोजन है, भगवदनुभूति —भगवत्-प्राप्ति —के लिए शक्ति एकान्ता-वश्यक है। भगवान बुद्ध, कबीर, नानक, शिवाजी, गोविन्द सिंह-ये सभी शक्ति के उपासक थे। जगत् में यथेष्ट प्रकाश है किन्तु अन्य उसको नहीं देख सकता—इस प्रकाश को देखने के लिए चाहिए शक्ति । जगत् में ज्ञान का अभाव नहीं किन्तु इस ज्ञान को उपलब्ध करने के लिए त्रावश्यकता है त्रापने भीतर के ज्ञान-प्रदीप को जलाने की त्रार्थात् श्रपने भीतर की सप्त ज्ञानशक्ति के प्रकाश की । जगत् में प्रेम का अभाव नहीं किन्त यह प्रेम अपनी प्रेमशक्ति के विकास के बिना उपलब्ध करने का श्रीर कोई उपाय नहीं । भगवद्दर्शन करने के लिए चाहिए श्रपने चत्तुश्री में दूरदर्शन, सूद्तमदर्शन, दिन्यदर्शन करने की शक्ति अर्थात् ज्ञानचत्त का उन्मीलन । इसी प्रकार भगवद्-वाक्य श्रवण करने के लिए चाहिए द्रश्रवण, सूद्रमश्रवण, दिव्यश्रवण शक्ति का प्रकाश। संज्ञेपतः हमारी समस्त इन्द्रियों में निहित सुप्त शक्ति पूर्णतया प्रकाशित हुए बिना भगव-दर्शन भगवल्लीलास्वादन नहीं किया जा सकता। गोपियों को कृष्णदर्शन, कृष्णसेवा, कृष्ण-प्रीति-सम्पादन, कृष्ण-प्राप्ति के लिए शक्ति की श्राराधना। कात्यायनी भगवती की प्जा, की स्त्रावश्यकता हुई थी। स्रतएव शक्ति के विकास के लिए, भगवद्दर्शन श्रीर भगवत्-प्राप्ति के लिए, सर्वप्रथम शक्तिपूजा एकान्तावश्यक है। कृष्णलीला के प्रकाश, प्रचार श्रीर श्रास्वादन के भीतर प्रारम्भ में ही पौर्णमासी योगमाया देवी का कार्य-कलाप देखा जाता है।

श्रिवः शक्त्या युक्तो यदि भवति शक्तः प्रभवितुम् न चदेवं देवो न खलु कुशलः स्पन्दितुमपि॥२१॥ शिवः (मंगलमय भगवान्) यदि शक्त्या युक्तः भवति (जब शक्ति से युक्त होते हैं अर्थात् जब शक्ति उनमें प्रकटित रहती है) [तब] प्रभवितुं शक्तः (सृष्ट्यादि कार्य करने में समर्थ होते हैं) एवं चेत् न ( श्रीर श्रगर ऐसा न हो श्रर्थात् शक्तिसहित युक्त न हों) खलु स्पन्दितुम् श्रिप कुशलः न ( तो निश्चय सम्दन करने में भी समर्थ नहीं)।

राक्ति को अप्रकटित अवस्था में शिव कोई भी कार्य करने में समर्थ नहीं। शक्तित्व का विवेचन करने में श्रीविद्या और कालीविद्या का प्रसंग मन में आता है। माँ स्वरूपतः एक होते हुए भी मानो द्विविध रूप में त्रात्मप्रकाश करती हैं। पहले कालीरूप में हमारे विकार दूरकर त्राधार को परिष्कार करती हैं और फिर श्रीरूप में उस त्राधार को त्रपनी शक्ति से पूर्णकर भगवदनुभूति लाभ करने की योग्यता दान करती हैं।

पहले बताया गया है कि यदि शक्ति की सहायता से चरम तत्व आत्म प्रकाश न करें एवं हमारे भीतर उनकी शक्ति का कुछ विकास न हो तो हम चरम सत्य का संधान नहीं पा सकते, न हम उनका स्वरूप समभ सकते हैं—यहाँ तक कि उनके अस्तित्व में विश्वास करने अथवा कराने में भी समर्थ नहीं हो सकते । माँ आद्याशक्ति हमारे भीतर अपनी शक्ति संचारकर हमारे भगवान के अस्तित्व में विश्वास करने में, हमारे भीतर भगवद्भाव प्रकाशित कर हमारी भगवत्प्राप्ति में, सहायभूत होती हैं। केवल माँ की कृपा से ही हम पूर्ण परिण्यति लाम करने की, भगवद्धाम में प्रवेश करने की, योग्यता लाम करते हैं। इसलिए साधनराज्य में सर्वतीरूप से शक्तिपूजा का एकान्त प्रयोजन है। याद रखना चाहिए कि शक्ति और शक्तिमान में कोई भेद नहीं। शक्तिमान ही मानो शक्ति की सहायता से अपने प्रियतम जीव को अपने निकट लाकर अपने भाव से परिभावित कर देते हैं।

शक्तिपूजा में 'सर्वतः पाणिपादं तत्' इत्यादि ध्येयपदार्थ के लज्ज शक्तितत्त्व को समभाने के लिए प्रहण किये गए हैं। ये सब भाव सगुण ब्रह्म के धोतक हैं और शक्ति किस प्रकार सगुण ब्रह्म के भीतर से कार्य करती हैं इसका रहस्य प्रकाश करते हैं। शक्ति और सगुण ब्रह्म की अनेकांश अभेदरूप में कल्पना की गई है।

शक्ति महामाया विविध यंत्र सष्टकर उनके द्वारा कार्य कर रही हैं। वे स्वयं निस्तत्त्वा होते हुए भी कार्यगम्या हैं। जिस श्राधार के भीतर से वे श्रात्मप्रकाश करती हैं उसी श्राधार की कार्यप्रणाली श्रवलम्बन द्वारा वे श्रनुभवगम्या हैं। शक्ति की घारणा करने के लिए श्रनुभव करना श्रत्यावश्यक है कि वे किस प्रकार हमारी इन्द्रियों को सुष्ट कर उनके भीतर श्रिधिष्ठित रहकर (तत् सृष्ट्वा तदेवानुप्रविशत्) इस देहयंत्र को एवं इस जगचक को सुन्दररूप से चला रही हैं। उनका श्रुपना कोई श्राकार न होते हुए भी उनके सृष्ट श्रुनन्त श्राकारों द्वारा हम उनका प्रकाश, उनकी लीला, श्रुनुभव करने का सुयोग पाते हैं।

सर्वतः पाणिपादं तत् सर्वतोऽित्तिशिरोमुखम्।
सर्वतः श्रुतिमङ्कोके सर्वमावृत्य तिष्ठति॥२२॥
तत् (सर्वशक्ति के ब्राधार वे परम वस्तु) सर्वतः पाणिपादं
(सर्वत्र हाथ-पैर-युक्त हैं) सर्वतः ब्राज्ञ-शिरो-मुखम् (सर्वत्र चज्जु, मस्तक
ब्रोर मुखयुक्त हैं) सर्वतः श्रुतिमत् (सर्वत्र कर्णयुक्त हैं) लोके सर्वम्
ब्राव्यत्य तिष्ठति (ब्रह्मांड में सब पदार्थों में व्याप्त होकर ब्रवस्थित हैं)।

श्रर्थात् वे सब की श्राँखों से देखते हैं, सब के कानों से सुनते हैं, सब के मुख से खाते हैं, बातें करते हैं, श्रीर सब के हाथ-पाँव से काम करते हैं।

माँ त्राद्याशक्ति हमारे विभिन्न तत्त्वों विभिन्न इन्द्रियों में ऋघिष्ठित हुई सब कार्य सम्पादन कर रही हैं। जगत् में जो कुछ है उन्हीं का प्रकाश है।

सर्वेन्द्रियगुणाभासं सर्वेन्द्रियविवर्जितम्। असक्तं सर्वभृष्ठैव निर्गुणं गुणभोक्तः च॥२३॥

[तत् = वे] सर्वेन्द्रियगुणाभासं (जीव की समस्त इन्द्रियों के गुण उनमें स्नारोप-कर उनको इन्द्रिय-युक्त मानते हैं] सर्वेन्द्रियविवर्जितं (तो भी उनकी स्नापनी कोई इन्द्रिय नहीं है)। त्रासक्तं (त्रामक स्नाप्त होते हुए भी) सर्वभृत् एव च (सब को भरण करते हैं)। निगुंणं (स्वयं गुणरहित [गुणातीत] होते हुए भी) गुणभोक्तृ (समस्त गुणों के भोकारूप में कल्पित हैं) [मालूम होता है कि जैसे वे ही सब गुण भोग रहे हैं]।

अर्थात् शक्ति अपने सृष्ट यंत्रों द्वारा कार्य करते हुए भी स्वयं यंत्रों से स्वतंत्र है।

बहिरन्तर्च भूतानामचरं चरमेव च। सुदमत्वात् तद्विज्ञेयं दूरस्थं चान्तिके च तत् ॥२४॥

भ्तानाम् (सर्वभ्त के) बिहः अन्तः च (बाहर एवं भीतर)
[वे अवस्थित हैं]। अचरम् चरं एव च (अन्तर्लीन अवस्था में वे निष्क्रिय होने के कारण अचर हैं एवं सृष्टि आदि व्यापार के समय सिक्रय होने के कारण चर हैं)। स्च्मत्वात् (स्च्म अर्थात् अतीन्द्रिय होने के कारण) तद् अविज्ञेयं (विशेषरूप में उनका ज्ञान सम्भवपर नहीं) तद् दूरस्थं अन्तिके च (वे दूर भी हैं और निकट भी—अर्थात् सर्वव्यापी हैं)।

हम शक्ति को सूच्मतत्त्व ऋर्थात् मन-बुद्धि के ऋतीत होने के कारण विशेषरूप से जानने में समर्थ नहीं हैं।

श्रविभक्तं च भूतेषु विभक्तमिव च स्थितम्। भूतभक्तं च तज्ज्ञेयं ग्रसिष्णु प्रभविष्णु च ॥२५॥

तत् च (वे ) अविभवतं ( अभिन्न, एक, विभागहीन ) [ सदिप = होते हुए भी ] भ्तेषु ( प्राणियों में ) विभवतं हव च स्थितम् (भिन्न, नाना विभागयुक्त के भाँति अवस्थित हैं।) तत् भूतभन् च (वे भूतों के पालनकर्ता), प्रसिष्णु ( प्रलयकाल में प्रहण्णशील—जिनमें सब लय को प्राप्त होते हैं ), प्रभविष्णु च ( और उत्पत्ति के कारण भी हैं ) ज्ञेयं (वे ज्ञानने योग्य हैं )।

अर्थात् मूलाशक्ति एक होते हुए भी अपने विविध आकारों द्वारा किस प्रकार कार्यभेद से भिन्न रूपों में प्रतीयमान होती हैं, यहाँ इसका एक आभास दिया गया है।

ज्योतिषामित तज्ज्योतिस्तमसः परमुच्यते । ज्ञानं ज्ञेयं ज्ञानगम्यं हृदि सर्वस्य विष्ठितम् ॥२६॥ तत् (वे) ज्योतिषाम् श्राप ज्योतिः (सूर्यादि ज्योतिष्कमंडल की मीज्योतिः हैं श्रार्थात् उन्हीं की ज्योति से ज्योतिष्कमंडल प्रकाशमान है)
तमसः (श्रज्ञानरूप श्रम्थकार से) परम् उज्यते (श्रतीत कहे जाते हैं)।
[श्रार्थात् उन्हीं के प्रकाश से सब प्रकाशित हैं। उनका तत्त्व वाक्य-मन के
श्रागोचर है। उनको ज्ञान-स्वरूप जो कहा गया है वह यह बताने के लिए
कि वे श्रज्ञान-स्वरूप नहीं हैं]। ज्ञानं ज्ञेयं ज्ञानगम्यं (वे नित्य ज्ञानस्वरूप
हैं, वे ज्ञेय भी हैं श्रीर साधक के हृदय में चिद्रूप में प्रकाशमान होने
योग्य हैं) सर्वस्य हृदि विष्टितम् (सब के हृदय में विशुद्ध बुद्धि रूप में
वर्त्तमान हैं)।

हमारी जानेन्द्रियों की ज्ञानशक्ति, कर्मेन्द्रियों की कर्मशक्ति, सब के मूल में यही चैतन्यशक्ति है — यह तस्व यहाँ प्रकट किया गया है। यही चैतन्यरूपी शक्ति आँखों की आँख, कानों की कान, मन की मन, प्राण की प्राण, आत्मा की आत्मा है। यही तस्व समकाने के लिए, केनोपनि-षदानुसार, देवताओं के सम्मुख हैमवती उमा आविर्मृता हुई थीं।

अ अंत्रस्य श्रोत्रं मनसो मनो यद् वाचो ह वाचम्। स उ प्राणस्य प्राणश्चतुषश्चत्तः ॥२७॥

यत् श्रोत्रस्य श्रोत्रं ( जो श्रवण के श्रवण ) मनसः मनः ( मन के मन ) वाचः ह वाचम् ( वाक्य के भी वाक्य ) [हैं] सः उ ( वे ही फिर ) प्राणस्य प्राणः ( प्राण के प्राण ) चत्तुषः चत्तुः ( चत्तु के चत्तु ) [हैं]।

अर्थात् एक ही भगवत् शक्ति हमारी विभिन्न इन्द्रियों द्वारा विभिन्न शक्ति में अनुभूत होती हैं। हमारे विषय-प्रहण, ध्यान-धारणादि उन्हीं के विभिन्न प्रकाश हैं। वे ही सब की मूलाधार हैं। इन्द्रियातीत अवस्था में जाय बिना उनका प्रकृत तन्त्व अनुभव में नहीं आता। एक ही चिन्मयी महाशक्ति द्वारा हमारी समस्त अन्तरिन्द्रिय और बहिरिन्द्रिय के कार्य निर्वाह हो रहे हैं। चत्तु देखते हैं किन्तु यह शक्ति वस्तुतः चत्तु की नहीं है। चत्तु की दर्शन-किया उन्हीं का खेल है। तद्रूप हमारे ओजादि इन्द्रियों की

अवणादि शक्ति उन्हीं महाशक्ति का विभिन्न प्रकाश है। अभिमानवश्य जीव पृथक्ष्प में घारणा करता है किन्तु यह असत्य है। वस्तुतः वे ही देखती हैं, वे ही सुनती हैं, वे ही सब कुछ करती हैं। उनकी सृष्ट की हुई हमारी आँखों के भीतर उनका आत्मप्रकाश हमारा दर्शन है, उनके सृष्ट किए हुए हमारे कानों के भीतर उनका आत्मप्रकाश हमारा आग है, हमारे चित्त के भीतर उनका आत्मप्रकाश हमारा ज्ञान है, हमारे चित्त के भीतर उनका आत्मप्रकाश हमारा ज्ञान है, हमारे चित्त के भीतर उनका आत्मप्रकाश हमारा ज्ञान है। हम अहंकारवश उनको भूतकर अपनी इन्द्रियों के भीतर उनके प्रकाश को, उनके कार्यकलाप को, अपना कर्च त्व कहकर प्रकट करते हैं। (तुलतीय—'प्रकृतेः क्रियमा-णानि—' गी० ३–२७)।

अब साधक अनुभव करने लगता है कि शक्ति एक ऐसी वस्तु है जिसके बिना उसकी कोई भी इन्द्रिय काम नहीं कर सकती, जिसके बिना उसके माँ, बाप, भाई, बन्धु एवं जगत् के किसी पदार्थ का अस्तित्व नहीं रह सकता—यहाँ तक कि वह भी नहीं रह सकता। यह शक्तितत्त्व ही हमारी सत्ता, चैतन्य और आनन्द का मूल प्रस्ववण है। दुःख का विषय है कि जो हमारी सर्वस्व हैं और जिनके अभाव से सब शव में (शून्य में) परिण्यत हो जाता है उनके अस्तित्व को हम अस्वीकार करने में संकोच नहीं करते।

### 🔭 🏶 ॐ तत् सवितुर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोदयात् ॐ ॥२८॥

देवस्य सिवतुः (सिवतृ देव की ) वरेण्यं (वरणीय, सर्वोत्तम) तत् भर्गः ( उस परमज्योतिः का ) धीमहि ( हम ध्यान करते हैं ) यः ( जो ) नः धियः ( हमारी बुद्धि [ व कर्म ] वृत्तियों को ) प्रचोदयात् (प्रकृष्ट कार्य में लगाती हैं —मानो वे ही करते हैं )।

हे भर्ग देवी, ( माँ श्राद्याशक्ति भगवती ), तुम मेरे सब तत्त्वों में अवेशकर मेरे सब तत्त्वों को श्रपनी शक्ति से भरपूरकर, श्रपने प्रियकार्य

साधन के सम्पूर्णतः उपयुक्त कर लो । प्राचीन ऋषिगण इन्हों गायत्रीरूपा भर्गशक्ति को अपने सब तन्त्रों में अवतरण कराके, सब तन्त्रों को शक्ति-मय करके, सब तन्त्रों द्वारा भगवान की लीला आस्वाद करने का सुयोग पाते थे—भगवल्लीला में सहायक होते थे। श्रीअरविन्द इस शक्ति के अभिन्न अंशस्वरूप अतिमानस (Supermind) के अवतरण को 'Descent of the Divine' नाम से प्रचार कर गये हैं। यह अवतरण ही उनके समस्त साधन-भजन का मूलमंत्र था।

क्षे ॐ बलमिस बलं मिय घेहि। ॐ वीर्यमिस वीर्यं मिय घेहि। ॐ सहोऽसि सहो मिय घेहि। ॐ ज्ञानमिस ज्ञानं मिय घेहि। ॐ आनन्दोऽसि आनन्दं मिय घेहि। ॐ आविरावीर्म एघि। ॐ आविरावी में एघि। ॐ आविरावीर्म एघि॥ २६॥

बलम् श्रसि ( तुम बलस्वरूप हो ) मिय बलं घेहि ( मुक्तको बल दो ), बीर्यम् श्रसि ( तुम वीर्यस्वरूप हो ) वीर्यं मिय घेहि ( मुक्तको वित्त करो ), सहः श्रसि ( तुम सहनशक्ति हो ) सहः मिय घेहि ( मुक्तको सहनशक्ति दो ), ज्ञानम् श्रसि ( तुम ज्ञानस्वरूप हो ) मिय ज्ञानं घेहि ( मुक्तको दो ), श्रानन्दः श्रसि ( तुम श्रानन्दस्वरूप हो ) मिय श्रानन्दं घेहि ( मुक्तको श्रानन्द दो ) [ श्रर्थात् मुक्तको शारीरिक, मानसिक श्रीर श्राध्यात्मिक शक्ति से भूषित करो ]। श्राविः (हे निर्गुण ब्रह्म), श्रावीः (हे शक्तियुक्त

बहा, तुम सगुण्हप में ) में ( मेरे भीतर ) एधि ( प्रकाशित हो )।

भगवान की ज्योति सर्वत्र वर्तमान है। किन्तु जब तक मैं दृष्टिशक्ति लाभ न करूँ तब तक मैं उस ज्योति को ग्रह्ण नहीं कर सकता। हे माँ भगवती, तुम मेरे भीतर ज्योतिरूप, ज्ञानरूप, प्रेमरूप में प्रकाशित होकर अपने सर्वत्र प्रसारित ज्ञान, ज्योति, और प्रेम को उपलब्ध करने की योग्यता प्रदान करो।

"बल ही स्वाभाविक शक्ति है। माँ की ऋपा से यदि उस बल का

थोड़ा सा श्रंश हमें लाभ हो जाय तो हम अपनी लच्यप्राित में अग्रसर हो सकेंगे। कारण, नायमात्मा बलहीनेन लम्यः'। अखंड स्मृति लाभ करने के सामर्थ्य को 'वीर्य' कहते हैं। वीर्य भिन्न स्मृति के रहने का स्थान नहीं है। माँ की कृपा से उस वीर्य का किंचिदंश हममें आहित हो जाय तो हम उनके स्वरूप की श्रुवानुस्मृति में समर्थ होंगे। सहः (सह्यगुण) हमारे भीतर प्रकाशित हो जाय तो हम देवी वसुन्धरा को भाँति अम्लान सुख से सब सहनकर सब को ज्ञाम कर सकेंगे। हम माँ को समस्त शक्ति का मूलाधार जानकर, 'हम केवल निमित्तमात्र हैं' यह तत्त्व उपलब्ध कर, उदासीन द्रष्टारूप में माँ की लीलादर्शन करने को योग्यता लाभ करते हैं। तब माँ हमारे सब तत्त्रों में प्रकाशित होकर, सब तत्त्रों को अपनी शक्ति से शक्तिमयकर, हमें पुरुषोत्तम की पूजा करने की योग्यता त्यान करती हैं।"

क्ष या देवी सर्वभूतेषु मातृरूपेण संस्थिता। नमस्तस्य नमस्तस्य नमस्तस्य नमोनमः॥ ३०॥

क्ष या देवी सर्वभूतेषु बुद्धिरूपेण संस्थिता। नमस्तस्यै नमस्तस्यै नमस्तस्यै नमोनमः॥ ३१॥

क या देवी सर्वभूतेषु बुद्धिरूपेण संस्थिता। नमस्तस्य नमस्तस्य नमस्तस्य नमोनमः॥ ३२॥

अ या देवी सर्वभूतेषु कान्तिरूपेण संस्थिता। नमस्तस्यै नमस्तस्यै नमस्तस्यै नमोनमः॥ ३३॥

क्ष या देवी सर्वभूतेषु शान्तिरूपेण संस्थिता। नमस्तस्य नमस्तस्य नमस्तस्य नमोनमः॥ ३४॥

या देवी (जो देवी) सर्वभूतेषु (सब भूतों में) मातृ-शक्ति-बुद्धि-कान्ति-शान्ति-रूपेण संस्थिता (मातृ-शक्ति-बुद्धि कान्ति-शान्तिरूप में विराज-माना है) तस्यै नमः (उनको नमस्कार) तस्यै नमः (उनको नमस्कार) तस्यै नमः नमः (उनको बारंबार नमस्कार करता हूँ)।

सर्वमंगलमांगल्ये शिवे सर्वार्थसाधिके। शरण्ये त्र्यम्बके गौरि नारायणि नमोऽस्त ते ॥३५॥

सर्वमंगलमांगल्ये (हे सर्वमंगल तथा मंगल की उपाय-स्वरूपियाी)
शिवे (हे कल्याणदात्री) सर्वार्थसाधिके (हे सर्वार्थसाधिके) शरख्ये (हे रत्नक ) त्र्यम्बके (हे त्रिनयने) गौरि नारायणि (हे गौरी, हे नारायणी) ते नमः अस्तु (तुमको नमस्कार हो)।

श्रर्थात् जो स्वयं मंगलमयी हैं सबको मंगल के पथ पर ले जाती हैं, जो सब की यथार्थ वासना पूर्ण करती हैं, जो जीव का श्राश्रय हैं, जो भूत-भविष्य-वर्तमान सब जानती हैं, जो विशुद्ध सत्त्वगुण द्वारा श्रनुभूता हैं, जो जीव की चरम गति हैं—उन महामाया भगवती देवी को नमस्कार।

सर्वस्वरूपे सर्वेशे सर्वशक्तिसमन्विते। भयेभ्यस्त्राहि नो देवि दुर्गे देवि नमोऽस्तु ते ॥३६॥

सर्वस्वरूपे ( हे विश्वरूप ) सर्वेशे ( हे सर्वेश्वरी ) सर्वशक्तिसमन्विते ( हे सर्वेशिक्तसम्पन्ने ) देवि ( हे देवी ) भयेभ्यः ( सर्व प्रकार के भय से ) नः त्राहि ( हमारी रज्ञा करो ) दुर्गे देवि ( हे दुर्गे देवी ) ते नमः त्रास्तु ( तुमको नमस्कार हो )।

त्रर्थात् विश्वरूपां, विश्वेश्वरी, सर्वशक्तिमयी, सर्वविषद से त्राण-कारिणी दुर्गा भगवती को हम नमस्कार करते हैं।

सर्वरूपमयो देवो सर्व देवीमयं जगत्।

श्रतोऽहं विश्वरूपां तां नमामि परमेश्वरीम् ॥३७॥ देवी सर्वरूपमयी (देवी लीलामयी विश्वरूपघारिणी हैं) सर्व जगत्

(यह समस्त जगत् ) देवीमयं (देवी द्वारा परिव्यात है ) त्रातः (इस-खिए) त्रहं (मैं ) तां (उसी) विश्वरूपां (विश्वरूपारिणी) परमे-श्वरीम (परमेश्वरी देवी को ) नमामि (नमस्कार करता हूँ )।

भ्रथित् मेरी माँ देवी मगवती लीला के निमित्त विश्वरूप में परिखत अथवा विवर्तित होकर जीवजगत् रूप में मेरे सामने उपस्थित हैं। वे ही समस्त जगजीव की विवाता, चालक एवं ग्रन्तर्यामी हैं। मैं उन्हीं को नमस्कार करता हूँ।

हमारी समस्त शक्ति माँ का आत्मप्रकाश है। अपनी शक्ति के पृथक् अस्तित्व को भूलकर, माँ के निकट पूर्ण आत्मिनवेदन कर, हमें अपने पृथक् अस्तित्व को लोप कर देना होगा। माँ शरणागत सन्तान के समस्त अभाव दूरकर, उसके भीतर अपनी शक्ति संचारकर अर्थात् सन्तान को सम्पूर्णतः मातृमयकर, उसको पुरुषोत्तम की पूजा करने की योग्यता दान करती हैं—साधक यहाँ यह तत्त्व आस्वाद करने में समर्थ होता है।

शक्तितत्त्व परमात्मभाव का, सगुण ब्रह्म का, द्योतक है। परमात्मा किसप्रकार शत्यतत्त्व भेदकर जीव की पूर्णता लाभ में सहायक होते हैं, वे किसप्रकार सब प्रश्नोजन सिद्धकर जीव को पूर्णता दान करने में व्यस्त हैं—शक्तितत्त्व द्वारा, मातृभाव द्वारा, साधक को यह रहस्य आस्वाद करने का सुयोग मिलता है।

क्ष द्रष्टुमिच्छामि ते रूपं देहि मे दिव्यदर्शनम्।
कर्तुमिच्छामि ते प्रियं भूतानां हितसाधनम् ॥३८॥

ते रूपं (तुम्हारा रूप) द्रष्टुम् इच्छामि (मैं देखने की इच्छा करता) हूँ) मे दिच्य दर्शनं देहि (मुक्ते दिव्यदर्शन प्रदान करो)। ते प्रियं (तुम्हारा प्रियकार्य) भूतानाम् हितसाधनं (जीवगण का हितसाधन) कर्नुभ इच्छामि (करने की इच्छा करता हूँ)।

साघक इस श्रवस्था में पहुँचकर माँ का दिव्यरूप दर्शन करने के लिए व्यस्त हो जाता है किन्तु इन चर्मनेत्रों से माँ का दिव्य रूप दर्शन करना श्रसम्भव है। श्रजुंन भगवत्कृपा से दिव्यदृष्टि लाभकरके भी भगवज्ज्योति सहन नहीं कर सकतों। जब तक किसी से किसी जीव के श्रानिष्ट, होने की सम्भावना है तब तक माँ उसकी भगवद्धाम में प्रवेश नहीं करने देंगी—श्रपनी शक्ति से शक्तिमान नहीं करेंगी।

माँ का यह वर उपलब्ध कर साधक माँ की सन्तान का सर्वांगीन हितसाधन करने के लिए इद्मितिज्ञ होता है और उनसे शिक्त प्रदान करने की प्रार्थना करता है। माँ का प्रकृत तत्त्व किसी के लिए भी समफना सम्भवपर नहीं। उनका कार्य देखकर उनकी श्रेष्ठ सन्तान की सहायता से उनको उपलब्ध करना होगा। माँ तब कहती हैं 'में अपने कार्यकलाप द्वारा पुरुषोत्तम को प्रकाशित करने की चेष्टा कर रही हूँ; ये पुरुषोत्तम ही सर्वदेश और सर्वकाल के (बुद्ध, शंकर, ईसा, इत्यादि नाम के) आदर्श पूजित हैं। इन पुरुषोत्तम को कैसे अनुभव किया जाता है, कैसे अवतीर्ण किया जाता है, गीता में श्रीकृष्ण अपने मुख से इसका आभास दे गये हैं। यदि तुम लोग दुष्ट के दमन और शिष्ट के पालन द्वारा धर्मराज्य संस्थापित करने में इद्वारी हो तो पुरुषोत्तम आविभूत होकर तुम्हारी पूर्णता लाभ में, भगवत्पाति में, सहायक होंगे'।

अ परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय करिष्ये वचनं तव ॥३६॥

साधूनां परित्राणाय (साधु-सज्जनों के परित्राण के लिए) दुष्कृतां विनाशाय च (एवं दुराचारियों के ध्वंस के लिए अर्थात् उनकी दुष्कृति दूर करने के लिए) धर्मसंस्थापनार्थाय (धर्म को दृद्पूर्वंक प्रतिष्ठित करने के लिए) तव वचनं (तुम्हारी आज्ञा, भगवत्-निर्देश) करिध्ये (मैं पालन कहूँगा)।

माँ की कृपा से साधक के चित्त में अब पुरुषोत्तमतत्त्व का स्फुरण अगरम्म हुआ है। अब वह सोचता है कि पुरुषोत्तम कब, कहाँ और किसलिए अवतीर्ण होते हैं। उनका आविर्माव, साधक मक्त के हृदय में अथवा साधारण लोकहिए से स्थूलरूप में, तभी होता है जब असुरों का निर्यातन और साधुओं का कष्ट उनके हृदय में आधात पहुँचाता है और वे प्रकृत धर्म-संस्थापन के लिए इच्छुक हो जाते हैं। उस समय साधक के हृदय में उपयुक्त भूमि तैयार करने की तीव आकांदा जाग

उठती है और वह भगवान के प्रिय कार्य साधन द्वारा उनको आविभू त करने के लिए इतसंकल्प होता है । अद्वेताचार्य के आवाहन से महाप्रभु का आगमन तत्त्व यहाँ आस्वादनीय है। साधक जब दुष्ट का दमन और शिष्ट का पालनकर भगवान का धर्मराज्य स्थापन करने में सहायक होने के लिए हद्यतिज्ञ होता है तब उसके भीतर पुरुषोत्तम-तत्त्व का स्फुरण आरम्भ होता है।

ईश्वरः परमः कृष्णः सचिदानन्दविष्रहः। अनादिरादि गीविन्दः सर्वकारणकारणम् ॥४०॥

कृष्णः ( सर्वचित्ताकर्षक पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण ) सचिदानन्दविग्रहः ( सत्, चित् ग्रोर ग्रानन्द की घनीभृत मृति हैं ) परमः ईश्वरः ( वे परम ईश्वर हैं ) ग्रानदः ग्रादिः गोविन्दः ( वे ग्रानदि परन्तु ग्रादि हैं ग्रादि खल्पतः ग्रानिद होते हुए भी तटस्थल्प से जीव-जगत् के ग्रादि हैं, वे गोविन्द हैं ग्राथित् इन्द्रियातीत होते हुए भी विशुद्ध इन्द्रियों द्वारा श्रानुभववेद्य हैं ) सर्वकारणकारणम् (वे सब कारणों के भी कारण हैं श्राथित् स्वयं कृटस्थ होते हुए भी सब की उत्पत्ति के हेतु हैं )।

याद रखना होगा कि यहाँ 'ऋष्ण' शब्द से तान्विक सर्विचताकर्षक पुरुषोत्तम को ही विशेषतः लच्च किया गया है—जो अन्य देश व अन्य समाज के ईसा, बुद्धादिरूप में अहण्योग्य हैं। 'ऋष्ण' शब्द ऐतिहासिक कृष्ण में पर्ववसित नहीं किया गया है।

श्चनगंतस्वात्ममये परेशे तिष्ठन्ति यस्मिन् विभुशक्तयस्ताः । तं शक्तिमन्तं प्रणमामि देवं श्रीकृष्णसंज्ञं जगदेकसारम् ॥ ४१ ॥

यस्मिन् (जिस) अनर्गलस्वात्ममये (अपने अवाधित आत्मस्वरूप में प्रकाशमान) परेशे (परमेश्वर में) ताः विभुशक्तयः (ये सब प्रसिद्ध परमेश्वरोचित शक्तियां अर्थात् सर्वज्ञत्व, सर्वकर्तृत्व, विभुत्व, नित्यत्व, आप्तकामत्व, इत्यादि ) तिष्ठन्ति (स्थिररूप में विद्यमान हैं) [मैं] तं (उसी) जगदेकसारं (समग्र जगत् के एकमात्र सारपदार्थस्वरूप) श्रीकृष्णसंग्रं (श्रीकृष्णनामचेय) शक्तिमन्तं (पूर्वोक्त सर्वशक्तिसम्पन्न) देवम् (चिदानन्दमय परम पुरुष को) प्रणमामि (प्रणाम करता हूँ अर्थात् उनके श्रीचरणों में आत्मिनिवेदन करता हूँ )।

श्रर्थात् परम-पुरुष परमेश्वर हमारे सबके अपने श्रपने श्रात्मा के श्रमाधितस्वरूप हैं। वे किसी भी श्रंश में हमारे स्वरूप से भिन्न श्रथवा पृथक रूप में कल्पित नहीं हैं। वे सर्वशक्तिनिधान हैं। उनको श्रात्म-समप्ण करने का श्रर्थ है श्रपने को परमात्मा के निकट श्रात्मसमप्ण करना श्रर्थात् श्रहंकारात्मक परिच्छिन्न 'मैं' को देशकालादि द्वारा श्रपरिच्छिन शुद्ध श्रदंड श्रात्मा के निकट विसर्जन करना। (यहाँ गोचारण लीला के सम्बंध में एक बंगला संगीत है)।

गोचारण लीला गौड़ीय वैष्णवों की साधना का एक प्रधान श्रंग है।
गोचारण के संबंध में गोपतापनीय उपनिषद में कहा है 'गावः इन्द्रियाणि'
श्रथांत् इन्द्रियाँ गो हैं। कृष्ण भीतर बैठे हुए किसप्रकार हमारी इन्द्रियों
को विषयराज्य में चरा रहे हैं—कृष्ण को श्रपनी इन्द्रियों का भार सौंप
देने से हमारा इन्द्रियों द्वारा विषय-ग्रहण किसप्रकार पूजा में परिणत हो
सकता है—कृष्ण भीतर बैठे हुए किसप्रकार इमको चलाने की चेष्टा कर
रहे हैं, गोचारणलीला द्वारा यह तत्त्व श्रास्वाद करने का सुयोग भिलता
है। इस स्थल में संगीत का प्रकृत भाव यह है कि 'हे भगवान तुम हमारे
भीतर हमारी देह के मालिक रूप में श्रिधिष्ठत होकर हमको चलाश्रो। इम
तुम्हारे ऊपर सब भार छोड़कर तुम्हारी इच्छानुसार तुम्हारे प्रियकार्य साधन
में समर्थ हों'।

सन्ध्या समय उपर्युक्त भाव से परिभावित होकर साधक मानो देखता है कि पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण वंशी बजाते हुए उसके निकट श्रा रहे हैं। कृष्णभाव से परिभावित चित्त में तब पुरुषोत्तम का स्फुरण श्रीर भी स्पष्टतः होने लगता है।

# पुरुषोत्तम तत्त्व

"महाशक्ति की उपासना के फलस्वरूप पुरुषोत्तम का आदर्श हृदय में जागरित होता है। महाशक्ति विश्वजननी हैं, पुरुष की जननी एवं पुरुषोत्तम की भी जननी हैं। उनके अनुग्रह से उनसे आविर्भूत परम पुरुष का भाव हृदय में प्रतिष्ठित होता है। यह परम पुरुष ही उत्तम पुरुष, परमेश्वर, 'अनादिरादि गोंविन्दः' हैं। साधारण जीव इन्हीं का सनातन अंश है। वरेण्य भर्ग का ध्यान करते करते हृदयाकाश में, अन्तर के अन्तःपुर में, अन्तर्यामी रूप में उत्तम पुरुष प्रस्कृटित होते हैं। तत्र समक्त में आता है कि माँ की पूजा सार्थक हुई। ये उत्तम पुरुष ही जीव के जीवन के एवं सब कर्मों के एकमात्र लच्य हैं। ये दिव्यरूप हैं, दिव्यविभूतिसम्पन्न हैं, सर्वज्ञ, सर्वशक्तिमान एवं अनन्त करणामय हैं।

जगत् की विश्वंखला दूर करना, साधुसजन की रत्ना करना, दुष्क्रतकारी को दमन करना एवं धर्मराज्य स्थापना करना इन्हों का काम है।
जीव को इनका ग्रंश होने के कारण इन सब कायों का स्वभाविस्द्र अधिकार है। इसिलिए इस अवस्था में जीव का प्रथम कर्तव्य है पुरुषोत्तमा का दिव्य विश्वमंगलम्य रूप दर्शनकर उन्हीं के आचरित धर्मसंस्थापन कार्य में प्रवृत्त होना। जीव का पृथक् कुछ भी कर्तव्य नहीं। जो सब जीवों के नायक हैं उनके कर्तव्य को ही जीव को अपना कर्तव्य समभक्तर ग्रहणा करना योग्य है। इसिलिए उसका एकमात्र कर्तव्य कार्य है परम पुरुष का आदर्श अनुसरणकर और उनकी आज्ञा का पालनकर सर्वलोक के हित

पुरुषोत्तम के चरित्र का अनुकरण एवं उनके आदेश पालन के फल-स्वरूप वे प्रसन्न होकर जीव की शुद्ध दृष्टि के सम्मुख अपने स्वरूप में प्रकाशित होते हैं। यद्यपि महामाया की साधना के फलस्वरूप उन्हीं की कृपा से पुरुषोत्तम का दृदय में आविर्माव होता है किन्तु जब तक अपने कर्म द्वारा पुरुषोत्तम को प्रस्फुटित न किया जाय तब तक उनका पूर्णस्वरूप इष्टिगोचर नहीं होता । श्रव उनके पूर्ण श्राविर्माव का श्रवसर श्राया है । इसलिए उनको श्रादरपूर्वक श्रदाभिक सहित श्रावाहन करना होगा ।"

परम करणामय पुरुषोत्तम जीव को शिव में परिणत करने के लिए अनेक समय व्यक्तरूप में प्रकट होते हैं। उस समय उनके मनुष्यरूप में, प्रतीयमान देह में, असीम के सब तत्त्व और सब रहस्य वर्तमान रहते हैं। वे मानो ससीम देह में असीम की जीवन्तमूर्ति (Infinite Individuality) हैं। वे अपने उस ससीम मानवीय देह में असीम के रूप, गुण और किया दिखाने में समर्थ हैं। अर्जुन आदि भक्तों ने कृष्णदेह में—यहाँ तक कि कृष्ण के प्रत्येक परमाणु में—विश्वरूप दर्शन किया था। वे अखंड अद्वय आत्मतत्त्व में सर्वदा प्रतिष्ठित रहते हैं, सब जीव उन्हीं के आत्मा की विभूति हैं। वे सर्वभूत के आत्मा हैं; इसीलिए सब भूतों के हित में रत हैं। सबका स्वार्थ उनका स्वार्थ है, सबका ऐश्वर्य उनका ऐश्वर्य है, सबका ज्ञान उनका ज्ञान है, सबका आनन्द उनका स्थानन्द है।

यही व्यक्त विग्रह वेद-उपनिषदादि ग्रन्थों के चरमतत्व का पूर्ण प्रकाश न्नर्थात् जीवन्त विग्रहस्वरूप हैं। सब तत्व उनकी देह में पूर्ण विकिसत हैं। उनमें समस्त वृत्तियों की पूर्ण परिण्ति एवं ग्रपूर्व समन्वय देखने में न्राता है। वे सत्ता, चैतन्य न्न्रीर न्नान्द की पूर्ण प्रकटित मूर्ति हैं। उनके भीतर भाव न्न्रीर भव का (Idea न्नीर Reality का) भेद दूरीकृत होकर दोनों पूर्ण परिण्ति एवं न्नपूर्व समन्वय को प्राप्त हुए हैं। वे सब शास्त्रों के जीवन्त प्रतीक हैं। इन्हीं पुरुषोत्तम के भीतर शक्तिमान श्रीर शक्तित्त्व का पूर्ण विकास तथा न्नपूर्व मिलन न्नास्वाद करने का सुयोग मिलता है। वे मानो शिव-शक्ति, कृष्ण-राघा, राम-सीता की युगल मूर्ति हैं। भीतर शिव भाव में, शान्त न्नाहित माव में, न्नाहर का प्राप्त के कार्य द्वारा दृष्ट का दमन न्नीर शिष्ट का पालन—धर्मराज्य संस्थापन—करने में सर्वदा न्नती हैं। वे भीतर विश्वातीत बाहर विश्वमय

हैं; भीतर निर्गु श बाहर सगुर्ण हैं; भीतर संन्यासी बाहर ब्रादर्श गृही हैं। वे एकाधार में अनासक्त अनुरागी एवं संसारी संसारत्यागी हैं। वे अपने त्राचरण द्वारा जीव को धर्म सिखाने के लिए त्राते हैं। इन्हीं के सम्बंध में कहा गया है "बहि: कृत्रिम-संरम्भ: हृदि संरम्भ-वर्जितः" । उनमें परस्पर विरुद्ध भावों का ऋपूर्व समन्वय है — "तत्र सर्वेषां विरुद्ध-भावानाम् अपूर्व-समन्वयः" । वे च्र-स्रच्र, प्रकृति-पुरुष, सगुण-निगु ण भाव के संयोजक, चालक एवं नियामक होते हुए भी उनके ऊपर अवस्थित हैं। वे सगुण-निगु ण दोनों को अधिकार में कर, दोनों को धारणकर, दोनों को सम्भवपर कर, दोनों के जपर उदासीन भाव में अवस्थित हैं। वे स्वयं कर्मकर, सब को कर्म में प्रवृत्ति दानकर, स्वयं स्वधर्म-पालन के चरम आदर्श में वर्तमान रहते हुए भी कर्म में अलित, अनासक्त, फला-कांदावर्जित एवं कर्मातीत हैं। प्राचीनकाल में जब कमकांड श्रीर ज्ञानकांड के विवाद ने भारत में तीत्र रूप घारण किया था तब उन्होंने श्रीकृष्ण रूप में ब्राविभूर्त होकर कर्म ब्रीर ज्ञान का प्रकृत स्वरूप दर्शन कराके दोनों को पूर्णता दानकर भक्ति द्वारा दोनों के भीतर का योग साधनकर, दोनों के भीतर अपूर्व समन्वय स्थापनकर, भगवान का सिंदानन्द नाम सार्थक किया था। उन्होंने दिखा दिया या कि आसक्ति-फलाकांचा वर्जित कर्म ही मुक्ति का कारण है। वे युद्ध-चेत्र में सारथी होकर भी अस्त्र धारण में विरत थे। जीव-जगत् में अनुप्रविष्ट रहते हुए भी वे दोनों के अतीत, म्राच्युत हैं। ये जीव भी नहीं हैं, जगत् भी नहीं हैं तो भी जीव-जगत् इनको छोड़कर नहीं रह सकता। ये कर्ता श्रौर कर्म दोनों को धारणुकर दोनों के भीतर वर्तमान रहते हुए भी, दोनों के स्रतीत हैं। ये निर्पु रा होकर भी गुणभोक्ता हैं, भूतस्य न होते हुए भी भूतभावक हैं। ज्ञानीपुरुष इनके निर्विशेष शान्त भाव में विभोर हैं; क्मींगण इनके नियामक, चालक, अन्तर्यामी भाव द्वारा इनकी इच्छा प्रेण करने में नियुक्त हैं; प्रेमिक भक्त जन इनके सौन्दर्य-माधुर्य-रस में निमजित हुए अपने को भूलकर इनकी

श्रीति-सम्पादन में तत्पर 🖥 । इनकी सब इन्द्रियाँ, सब वृत्तियाँ, पूर्ण परिगात हैं तो भी इनका सब कुछ स्त्रपाकृत है। इनमें चर का कर्म स्त्रीर स्रवर ( ज्ञान ) का फलत्याग दोनों ही वर्तमान हैं तो भी ये स्वयं च्र-श्रच्र के ऊपर पुरुषोत्तमरूप में वर्तमान हैं। मदन-दाइन के पश्चात ये मदन-मोहन रूप में सर्विचित्ताकर्षक हैं। इनकी स्थूल देह भी अप्राकृत है। ये सब तत्त्वों में अधिष्ठित रहते हुए भी, सब तत्त्वों के अन्तर्यामी चालक होते हुए भी, सब तत्त्वों के ऊपर अपने निरंजन स्वह्नप में वर्तमान हैं। ये सब भावों को पूर्ण प्रकटितकर पूर्ण भव रूप में वर्तमान हैं। इन्हीं के भीतर 'होना श्रौर पाना,' 'श्राश्रय श्रौर विषय' तत्त्व की पूर्ण सार्थकता देखी जाती है। इनके रूप-गुरा द्वारा आकृष्ट होकर सब इनकी इच्छा पूरण करने में वती होने को बाध्य हैं। यह बाह्यतः साधारण मनुष्य के समान बन्धु भाव में रहते हुए, साधारण मनुष्य के समान सब कार्य करते हुए, अपने आश्रित जीवों को भगवद्धाम ले जाने में समर्थ श्रीर तत्पर हैं। ये एकाधार में मनुष्य एवं ऋ-मनुष्य हैं। मनुष्य भाव में सर्वेचित्ताकर्षक स्रसमोध्र्व-लावएय-सार हैं ; देव भाव में गूढ़ भगवान हैं। मनुष्य भाव में जीव इनके निकट जाकर ऋनिच्छित होते हुए भी देवभाव लाभ करता है । इनके स्पर्श से लोहा मानो सोना हो जाता है। बुद्धादि पुरुषोत्तम के—सब त्रवतारों के—भीतर ही देश कालोचित इस प्रकार के जीवहितकर सर्वचित्ताकर्षक कार्य का परिचय मिलता है।

उपर्युक्त विवेचन से यह नहीं समम्भना चाहिये कि पुरुषोत्तम को शक्ति की सन्तान कहकर छोटा किया गया है। शक्ति की सहायता से जिनकी अनुभूति होती है, शक्ति द्वारा जो आत्म-प्रकाश करते हैं, वे ही पुरुषोत्तम हैं। उनका अप्रकाश ग्रंश निर्गुणतत्त्व है और प्रकाशांश सगुण रहस्य है। उनका यथार्थ रूप वाक्य-मन के अगोचर है। चूंकि वे शक्ति द्वारा प्रकाशित होते हैं इसिलए हम उनको शक्ति की सर्वश्रेष्ठ सन्तान (तन् = विस्तार) रूप में कल्पना करते हैं। शक्ति के आश्रय बिना—शक्ति का पूर्ण विकास

हुए विना—पुरुषोत्तम तत्त्व अनिधगम्य है। इसीलिए पुरुषोत्तम की पूजा के पूर्व शक्तिपूजा इतनी प्रयोजनीय है। लच्य है कृष्ण-प्राप्ति, प्राप्ति का उपाय है कात्यायनी की कृगलाम, सहायता-प्राप्ति का उपाय है अव-घारण। 'साधन' शक्ति द्वारा शक्ति की सहायता से किया जाता है और 'भजन' कृष्ण-प्राप्ति के पश्चात् कृष्ण की तृति के लिए होता है।

याद रखना होगा कि ये पुरुषोत्तम केवल कुष्ण में सीमाबद नहीं हैं; ये बौद्धों के बुद्ध, ईसाईयों के ईसा, शैवों के शिव, इत्यादि हैं। जिस अर्थ में इसा को Son of God कहा गया है ठीक उसी अर्थ में पुरुषोत्तम शक्ति की सन्तान हैं। यहाँ God = पिता नोऽसि (उपनिषद्), माता स्वधा (स्वधया किजतं)। कवीर ने कहा है—'निर्गुण है पिता हमारा और सगुण महतारी'। भोलानाथ सार वस्तु होते हुए भी हमारे लिए मृत्कल्प हैं, उनका होना न होना समान है। इम उनकी कुषा लाम करते हैं माँ की सहायता से जो सन्तान और पिता का मिलन कराने में व्यस्त हैं। इसी से हम इतने मातृगत, मातृपर्वस्व हैं। "माँ यदि सन्ताने मारे छेले काँदे माँ माँ वले। छेड़े दिलेओ गला धरे छाड़े ना माँ यत बके।।"\* माँ की समवायिनी शक्ति शिव के तृतिविधान में व्यस्त हैं और परिग्रहा शक्ति सन्तान के पालन और रचण में—जीव को शिव में परिण्यत करने में—सर्वदा व्यस्त हैं। लच्च पिता (विषयतत्त्व) होने पर भो माँ (आअयतत्त्व) ही आअयनीया हैं।

साधारणतः दो विषय इमारे अनुभव में आते हैं—(१) तत्त्व (Idea) और (२) इतिहासादि रूप में उसका बहिः प्रकाश (Reality)। ऋषियों ने समाहित अवस्था में चरम तत्त्व को जिस प्रकार उपलब्ध किया जीव-जगत् के भीतर ऐतिहासिक भाव में उसका अनेकांश बहिः स्फुरण देखकर स्तम्भित हो गये। जीव-जगत् मानो उसी चरम तत्त्व का बहिः स्फुरण

<sup>\*</sup> भावार्थ--माँ जब बच्चे को मारता है तो वच्चा माँ माँ ही चिल्लाता है । भाँ चाहे जितना डाँटे बच्चा माँ का पीछा नहीं छोड़ता।

है-Manifestation of the Unmanifested. यहाँ तत्त्व जीवन-गत होकर व्यक्तिगत होने की चेष्टा कर रहा है। हम सर्वत्र तत्व का (Principle) बहि:प्रकाश, व्यक्तिरूप में आविर्भाव (Personification), देखते हैं। भाव पहले आया या भव, इस विषय में अनेक गवेषणा हो रही है । त्रार्थऋषि इन दोनों का ऋपूर्व समन्वय साधितकर दोनों को एक। चरम सत्य के विभाव रूप में वर्णन कर गये हैं। तत्व भिन्न व्यक्तित्व श्रीर व्यक्ति भिन्न तत्त्व श्रनुभव करना प्राय: श्रसंभव है । धवलता ( Whiteness ) को धवल पदार्थ के बिना अनुभव करना सहज नहीं। जो धवल पदार्थ को छोड़कर धवलता अनुभव करने की चेष्टा करते हैं उनकी चेष्टा को पाश्चात्य पंडितों ने Metaphysical abstraction कहकर विद्रूप किया है। तात्विक पुरुषोत्तम जब व्यक्तित्व द्वारा आत्मप्रकाश करते हैं तब वे वरेएय, लोमनीय, त्रहण्योग्य हो जाते हैं इसमें सन्देह नहीं । इसी से भारत के ऋषि-साधक तत्त्व श्रौर लीला का श्रपूर्व समन्वय दिखाने के लिए इतने व्यस्त थे। जिसको विचार में चरम सार तत्व मानकर ग्रहण किया है उसको बाहर ऐतिहासिक जगत् में अपने सामने प्रकटित देखने पर वह तत्त्व अत्यधिक हृदयग्राही, लोभनीय, त्रौर उपास्य हो जाता है इसमें सन्देह नहीं। दया के सम्बंध में आलोचना और अन्थ पाठ करने की अपेदा एक उन्नत दयालु व्यक्ति का सान्निध्य लाभ करना द्या वृत्ति के अनुशीलन में विशेष उपयोगी होगा इसमें सन्देह नहीं । इसीलिए शायद साधकगण, विशेषतः वैंब्णवगण, तत्त्व चिन्ता की अपेदा लीलारस आस्वादन की इतनी चेष्टा करते हैं। 'मानुष इइया एसो प्रभु भगवान। दुटि कथा कये तबे जुड़ाइब प्राण ।। '\* हमारे पुरुषोत्तम ही चरम तत्त्व के पूर्णता प्राप्त प्रतीक हैं।

जीव जब शक्तिपूजा के फलस्वरूप पुरुषोत्तम को प्राप्त करने के

क हे भगवान मनुष्यरूप में दर्शन दो । दो बात करूँगा तब तो दिल लगेगा।

लिए व्यस्त हो जाता है, पुरुषोत्तम के प्रिय-कार्य साधन में हद् प्रतिश होता है, तब वे जीव के दुख से व्यथित होकर जीव के सम्मुख वंशी बजाते हुए च्यामात्र के लिए व्यक्त रूप में उपस्थित होते हैं। तब जीव उनके च्याक्त दर्शन से मुख्य हुन्ना उनको स्थायी रूप में प्राप्त करने के लिए व्यक्त होकर प्रार्थना करने लगता है।

एहोहि कृष्ण सकृदेव भवातिथिस्वं हे भक्तवत्सल गृहाण निमंत्रणं मे । प्रेमाश्रु-पाद्य-परिधौत-पाद्यम्बुजे ते श्रात्मानमेव कुसुमांजलिमुत्सृजामि ॥४२॥

कृष्ण (हे कृष्ण) एहि ( त्रात्रों ) सकृद् एव ( एक बार ) एहि ( त्रात्रों ) त्वम् त्र्रतिथः भव ( तुम त्र्रतिथ रूप में मेरे सम्मुल, मेरे हृदय में, त्राविभृत हो )। हे भक्तवत्सल (हे भक्त-वत्सल) मे निमंत्रणं यहाण ( मेरा निमंत्रणं यहाण करो )। ते प्रेमाश्रु-पाद्य-परिधौत-पादाम्बुजे ( प्रेमाश्रु रूपी पाद्य द्वारा परिधौत तुम्हारे चरण-कमलों में ) त्रात्मानम् एव ( त्रपने त्रात्मा को हो ) कुसुमांजलिं ( कुसुमांजलि रूप में ) उत्स्तजामि ( उत्सर्ग कर दूँगा )।

अर्थात् हे मेरे प्राणिय इष्टदेव श्रीकृष्ण, एकबार मेरे सम्मुख आविर्भृत हो, मैं अपने आत्मा को ही तुम्हारे चरणों में निवेदनकर जीवन सफल करूँगा।

एहोहि कुष्ण सक्रदेव भवातिथिमें पादाम्बुजे तव निवेदनमेतदेव । प्राणेश हे हृदय-कोमल-पद्म-तल्पे त्वां शाययामि सुचिरं न विसर्जयामि ॥४३॥

एहि एहि कृष्ण सकृत् एव भव अतिथिः में (आआ), हे कृष्ण, एकबार आओ, मेरे अतिथिरूप में आविर्भृत हो ) तव पादाम्बुजे (तुम्हारे चरणकमलों में ) एतद् एव निवेदनं (यही एकमात्र निवेदन

है )। हे प्राग्णेश ( हे प्राग्णेश ) हृदय-कोमल-पद्म-तल्पे ( श्रपने हृदय की कोमल पद्म-शय्या पर ) त्वां सुचिरं शाययामि ( तुमको चिरकाल के लिए शयन कराऊँगा ) विसर्जयामि न ( श्रोर कमी जाने नहीं दूँगा )।

त्रर्थात् हे मेरे त्रभिलिषत भगवान् मैं तुमको त्रपने हृदय में हमेशा के लिए जगह दूँगा और कभी नहीं जाने दूँगा। तुम त्रात्रो मुक्ते दर्शन दो।

भगवद्दीन का क्रम—साधना के फलस्वरूप चित्त जब श्रनेकांश शुद्ध हो जाता है तब भक्तवत्सल भगवान प्रथमत: श्रति श्रल्प समय के लिए भक्त को दर्शन देकर श्रन्तिहित हो जाते हैं। इस श्रवस्था में साधक भगवत्-विरह से व्याकुल हो जाता है। चित्त से सब कामना, वासना, श्रासिक, संस्कार, प्रतिष्ठामोह, मुखस्पृहा, इत्यादि सम्पूर्णतः दूर हो जाने पर साधक जब कृष्ण-मुखेक-तत्पर हो लाता है श्रर्थात् जब कृष्ण के श्रतिरिक्त भीतर श्रीर बाहर की सब श्रनुभूतियाँ सम्पूर्णतः लोप हो जाती है श्रथवा जब वह तन्मनस्क-तदालाप-तद्विचेष्ट-तदात्मक हो जाता है तब भक्तवत्सल प्रेममय श्रीभगवान उसके सम्मुख भुवनमोहन रूप में श्राविभूत होकर साधक का जोवन सार्थक करते हैं। प्रथम दर्शन के पश्चात् का यह विरह-भाव पूर्ण-मिलन में सहायक होने के कारण वैष्णव समाज में श्रिति श्राहत है।

श्चनन्तविश्वाश्रय वीर्यशा लन् विश्वस्थसौन्दर्यनिदानभूत । माधुर्यलावण्यरसैकसिन्धो हे सचिदानन्द नमो नमस्ते ॥४४॥

त्रनन्तविश्वाश्रय (हे त्रनन्त विश्व के एकमात्र त्राश्रय) वीर्यशालिन् (हे त्र्यनन्त वीर्यशालिन् ) विश्वस्थसीन्दर्यनिदानभूत (हे विश्व के समस्त सौन्दर्य-माधुर्य की एकमात्र खान ) माधुर्य लावएय रसैकसिन्धो (माधुर्य लावएय रस के एकमात्र समुद्रस्वरूप ) हे सिचदानन्द (हे सिचदानन्द) ते नमः नमः (तुमको बारंबार नमस्कार )।

अर्थात् सगुण-ब्रह्म अशेष कल्याण गुण की खान हैं; सत्ता, चैतन्य और आनन्द की घनीभूत मूर्त्ति हैं, असमीर्व्व लावएयसार हैं। सर्वज्ञाननिधिर्गुणैकनिलयो भावाश्रयः सर्वगः त्वं सर्वत्र सदा समंजसतया सर्वान्तराकर्षकः। ध्येयः सिद्धजनैर्मदीयहृद्ये धृत्वेष्टदेवद्युति सार्थं में कुरु जीवनं करुणया दीनैकवन्धो विभो ॥४५॥

त्वं सर्वज्ञानिनिधिः (तुम सर्वज्ञान के समुद्र) गुर्णैकनिलयः (समस्त गुर्ण के एकमात्र त्राश्रय) भावाश्रयः (शान्त-दास्यादि सब मावों के त्राश्रय) सर्वगः (सर्वव्यापी) [हो]। सर्वत्र सदा (सब जगह एवं सब समय) समंजसतया (सब गुर्णों के त्रपूर्व समन्वय द्वारा) सर्वान्तराकर्षकः (सब के चित्ताकर्षणकारी हो)। सिद्धजनैः स्येयः (सिद्ध महात्मागण तुम्हारा नियत ध्यान करते हैं)। दीनैकबन्धो (हे दीनों के एकमात्र बन्धु) विभो (हे विभु) करुण्या (कृपाकरके) मदीयहृद्वे (मेरे हृदय में) इष्टदेव- द्युति धृत्वा (इष्टदेव के ज्योतिर्मय रूप में त्राविर्मूत होकर) मे जीवनं सार्थं कुर (मेरा जीवन सार्थंक करो)।

श्रथित् भगवान श्रीकृष्ण में सब भावों की श्रीर सब गुणों की पूर्ण परिणति तथा श्रपूर्व सामंजस्य वर्तमान है; इस लिए वे पूर्णता-प्राप्त श्रादर्श, पूर्णांवतार, श्रीर सर्वचित्ताकर्षक हैं। वे हमारे इष्ट कृष्णविश्रह-रूप में हमारे हृदय में श्राविर्भूत होकर हमारा जीवन सफल करें।

श्रंगानि यस्य सकलेन्द्रियवृत्तिमन्ति पश्यन्ति पान्ति कलयन्ति विरं जगन्ति । श्रानन्द-चिन्मय-सदुज्ज्वल-विश्रहस्य गोविन्दमादिपुक्षं तमहं भजामि ॥४६॥

त्रानन्द-चिन्मय सद्-उज्ज्वल-विग्रहस्य (सत्-चित्-न्रानन्दमय उज्ज्वल विग्रहरूप) यस्य (जिनके) सकलेन्द्रियवृत्तिमन्ति (समस्त इन्द्रिय-गुग्ग-वृत्ति-युक्त ) त्रंगानि (त्रंग-प्रत्यंग) जगन्ति (त्रानन्त त्रह्मांड को ) चिरं पश्यन्ति पान्ति कलयन्ति (सर्वदा देख रहे हैं, रच्चा कर रहे हैं, सृष्टि एवं संहार कर रहे हैं त्र्र्थात् जिनके प्रत्येक त्रंग में सब इन्द्रियों की वृत्तियाँ त्रीर

सामध्ये हैं ) तं त्रादिपुरुषं गोविन्दं ऋहं भजामि ( उन विश्व-विश्रुतः आदिपुरुष गोविन्द को मैं भजता हूँ )।

अर्थात् जो भगवान श्रीकृष्ण प्रत्येक रोमकूप में श्रनन्त विश्व-ब्रह्मांड दर्शन कराने में समर्थ थे उनके प्रत्येक अवयव में समस्त इन्द्रियों की वृत्तियाँ पूर्णतया प्रस्फटित होंगी इसमें सन्देह करने का कारण नहीं। उनके चत्तु केवल देखने में ही समर्थ न थे प्रत्युत सब इन्द्रियों का कार्य सम्पादन कर सकते थे। उनके भीतर सत्ता, चैतन्य श्रीर श्रानन्द पूर्णरूप में विकसित थे। उनकी देह-इन्द्रियादि सभी श्रप्राकृत थे।

विश्वजीवनविमोहनच्छ्रविः कोऽिम देव यदुदेसि मे पुरः।
त्वां पिवामि हृद्येन निर्भरं तिष्ठ तिष्ठ सविधे चुणं मम ॥४०॥।

देव (हे देव) [त्वं] कः श्रिस (तुम कौन हो) यत् मे पुरः जो मेरे सम्मुख ) विश्व-जीवन-विमोहन च्छितः (विश्वजीव को विमोहन करने वाले रूप में) उदेसि (श्राये हो)। त्वां (तुमको श्रर्थात् तुम्हारी रूप-माधुरी को) हृद्येन (समस्त श्रन्तर से) निर्भरं (एकान्त, निर्भय श्रयवा पूर्णरूप से) पिवामि (में पान करूँगा)। तिष्ठ (श्रपेत्ना करो) मम सविधे (मेरे सम्मुख) ज्ञ्णं तिष्ठ (ज्ञ्ण भर के लिए ठहरो)।

श्रर्थात् तुम जगत् की दृष्टि श्रौर जीवन को मोहितकर विराजमान हो । तुम मेरे हृदय में प्रकट हुए हो । इसी से प्रार्थना करता हूँ कि तुम कुछ समय के लिए मेरी दृष्टि में उपस्थित हो जिससे मेरी दृष्टि तुम्हारे रूप की सेवाकर धन्य हो सके ।

श्चिगतिर्भर्ता प्रभुः साज्ञी निवासः शरणं सुहृत्।
प्रभवः प्रलयः स्थानं निधानं वीजमन्ययम् ॥४८॥

[त्वं] गतिः (तुम जीव और जगत् की एकमात्र गति) मर्ता (पालन कर्ता) प्रमुः (रल्क) साली (अन्तर्यामी द्रष्टा) निवासः (अप्रथस्थान) शरणं (शरण्य) मुहत् (मित्र) प्रभवः (उत्पति स्थान) प्रलयः (लय स्थान) स्थानं (अ्रिन्तिम पर्यवसान स्थल) निधानं

(सब प्रकार के गुरा श्रीर शक्ति के एकमात्र गूढ़ आधार ) अव्ययं बीजं (समस्त जगत् के चिरस्थायी बीज-स्वरूप और अव्यय ) [हो ]।

गति—सब तन्त्रों के मीतर परावस्था में जाकर भगवद्दशन लाभ करना होगा। सब भावों में उनको श्रास्वाद करना होगा। वे ही इमारे सर्वस्व हैं, उनको छोड़कर श्रीर कुछ नहीं है, यह तन्त्व श्रव्छी तरह दृदयंगम करना होगा। भगवान ही इमारी गित हैं किन्तु गम्यस्थल में पहुँचकर ही उनको प्राप्त करेंगे ऐसा नहीं है, प्रत्येक पद में उनको श्रास्वाद करना होगा। वे ही हमारे पास श्राकर हमको हाथ पकड़कर श्रपने श्रानन्दलोक में लेजारहे हैं; वे ही हमारे जीवन के लच्य हैं, हमारी साधना है, हमारे गुरु हैं—यह तत्व उपलब्ध करना होगा।

भर्ता—हे हमारी गित, तुम्हीं हमारे भर्ता हो। तुम्हीं हमारे भीतर शिक्त संचारकर पालक के वेश में हमारे संगी बनकर हमें ले जाते हो। रास्ते में हमारे भरण-पोषण का भार भी तुम्हीं ने लिया है। "याथा-तय्यतोऽर्थान् व्यद्धाच्छाश्वतीभ्यः समाम्यः।" (शाश्वत काल से सब अर्थों का आवश्यकतानुसार विधान कर रहे हो)।

प्रभु—बुद्धि के दोष से, संस्कारवशतः, हम तुम्हारे संग चलने को श्रमिनिन्छत हों तो तुम प्रभु बनकर बलपूर्वक हमें साथ ले चलो। श्रपने श्रानन्दधाम में लेजाय बिना, श्रपना पूर्णानन्दश्राम के लेजाय बिना, श्रपना पूर्णानन्द श्रास्वाद कराये बिना, तुम हमें नहीं छोड़ सकते। हम चलने में श्रसमर्थ हों तो तुम हाथ पकड़कर, गोद में लेकर, ले जाने को तैयार हो।

साची—तुम इमारे अक्लान्त चालक होते हुए भी अपना कोई स्वार्थ न होने के कारण निर्लिप्त और उदासीन हो । तुम्हारा यह भाव देखकर हमारा कर्नु त्वाभिमानादि स्वतः दूर हो जाता है। (तुलनीय—"अनश्नत्रन्योऽभिचाकशीति")

निवास — तुम इमको किसी विदेश अथवा बन्दीशाला में नहीं ले जा रहे हो। स्वरूप-विस्मृत, अशान्त, दुःखार्च को उसका प्रकृत स्वरूप बतलाकर प्रकृत त्र्यानन्दधाम में ले जा रहे हो। तुम्हीं हमारे चरम विश्राम, नित्यधाम के त्र्यानन्द निकेतनं हो।

शरगा—तुम्हीं हमारे रत्ना-कवच हो। हमें अब भय का कोई कारण नहीं, और कोई आश्रय ढूँढने की भी ज़रूरत नहीं। हमें जो कुछ जानना, समम्मना, होना और पाना है वह सब कुछ तुम्हीं हो। हमारी समस्त कामना-वासना का पर्यवसान तुम्हीं में है। तुमको प्राप्त करके हमारी समस्त वृत्तियाँ और चिन्ताएँ लोप हो जाती हैं।

सुहृद्—तुम हमको परम मित्र के भाँति हाथ पकड़कर हमारे हृदय में बसकर चला रहे हो । तुम केवल रक्तक ही नहीं वरन् हमारे परम सुहृद् हो । तुम जो हमको हाथ पकड़कर ले जा रहे हो यह अपने किसी स्वार्थ के लिए नहीं अथवा कर्तव्य की ताड़ना के कारण भी नहीं—इसमें तुम्हारी अहैतुक कृपा, तुम्हारे मन की गंभीर वेदना सुभे दिखाई देती है ।

प्रभव, प्रलय—तुम्हारी सृष्टि, तुम्हारी यह लीला "आनन्दपानुर्यात् न तु अभावात्—बाल स्त्यवत्" है। तुम आनन्दमय हो, इसीलिए तुम प्रत्येक जीव को, प्रत्येक परमागु को, सृष्टि-स्थिति-लय के द्वारा पूर्ण परिणति पूर्ण आनन्द की ओर ले जा रहे हो। हम समुद्र की लहर के समान तुम से उत्पन्न हैं, तुम्हारे सहित लीलारत हैं एवं तुम में ही लय को प्राप्त होंगे।

स्थान—तुम्हीं चरम विश्राम, हमारे नित्यधाम हो । 'यं प्राप्य न निवर्तन्ते तद्धाम परमं मम'—(गी॰ ८-२१)। यह जो हमारी बीच की थोड़ी सी स्थिति है यह भी तुमने श्रपनी लीलामाधुर्य द्वारा श्रानन्दमय कर रखी है।

निधान—तुम ही हमारे चरम परम त्राधार हो। तुम को प्राप्त करके ही जीव को परम विश्रान्ति मिलती है।

बीज — हमारी पूर्ण परिणति श्रौर चरम शान्ति के लिए यह जो तुम्हारा लीला रहस्य है इसके भी मूल कारण तुम ही हो। इस पूर्ण परिण्ति का बीज सब जीवों में, प्रत्येक परमाणु में, निहित है। तभी तो तमने गीता में कहा है 'श्रहं बीजप्रद: पिता'—(गी० १४-४)। सृष्टि-स्थिति-लय द्वारा हमारी श्रानन्दधाम की श्रोर गित का मूल कारण भी तम्हारी कृपा है। यदि तुम हमारे भीतर बीज रूप में न होते तो हम, पत्थर के समान श्रचेतन होते।

श्रव्यय—इतने क्रिया- व्यापार में भी तुम श्रक्तिय-उदासीन-श्रखंड-श्रद्धय तत्त्व रूप में विराजित हो। तुम हमको श्रपना श्रखंड-श्रद्धय-नित्य श्रानन्द श्रास्वाद कराये विना तृप्त नहीं हो सकते। तुम इतने प्रेमिक हो कि श्रपने श्रीर हमारे बीच का भेदभाव दूरकर, हमको श्रपने प्रेमसागर में डुवा-कर, चरम श्रखंड श्रद्धय तत्त्व श्रस्वाद कराने के लिए सर्वदा सचेष्ट हो।

श्चित्वमेव माता च पिता त्वमेव त्वमेव बन्धुश्च सखा त्वमेव । त्वमेव विद्या द्रविर्णं त्वमेव त्वमेव सवं मम देवदेव ॥ (३ बार ) ४९ ॥

त्वं एव माता ( तुम्हीं माता ) त्वं एव पिता च ( ग्रौर तुम्हीं पिता ) त्वं एव बन्धु: ( तुम्हीं बन्धु ) त्वं एव सखा च ( ग्रौर तुम्हीं सखा ) त्वं एव बिद्या ( तुम्हीं विद्या ) त्वं एव द्रविण् ( तुम्हीं धनदौलत ) [ हो ]। देवदेव ( हे देवादिदेव ) त्वं एव मम सर्वं ( तुम्हीं मेरे यथासर्वस्व हो )।

अर्थात् तुम भावाश्रय हो । तुमको जो जिस रूप जिस भाव में स्मरण करता है तुम उसी रूप उसी भाव में उसके पास जाते हो । तुम वस्तुतः सब सम्बंधों से अतीत होते हुए भी, स्लेहवशतः, मनुष्य के साथ सब प्रकार के सम्बंध द्वारा आबद्ध हो । इस लिए ट्रम्हीं माता तुम्हीं पिता, तुम्हीं बन्धु, तुम्हीं सखा, तुम्हीं ऐश्वर्य, तुम्हीं ज्ञान, तुम्हीं विज्ञान हो । तुम्हारे अतिरिक्त हमारे चिन्तन करने, इच्छा करने अथवा प्राप्त करने योग्य और कुछ नहीं है । तुमको प्राप्त करके और कुछ प्राप्त करने को बाकी नहीं रह जाता ।

प्रेयः पुत्रात् प्रेयो वित्तात् प्रेयोऽन्यस्मात् सर्वस्मात् यदेषोऽन्तरतम् श्रात्मा ॥ ५० ॥

पुत्रात् प्रेयः (पुत्र से प्रिय) वित्तात् प्रेयः (वित्त से भी प्रिय) अन्यस्मात् सर्वस्मात् प्रेयः (अन्य जो कुछ है सबसे प्रिय) [हो] यद् एषः (इसिंबए कि) अन्तरतमः आत्मा (अन्तरतम आत्मा ) [हो]।

श्रर्थात् पुत्र, वित्त एवं जगत् के समस्त पदार्थों से तुम प्रिय हो। वस्तुतः तुम सब की श्रपेवा प्रियतम हो क्योंकि तुम श्रन्तरतम श्रात्मस्वरूप हो। तुम इनके भीतर हो इसीलिए तो इमारे श्रात्मीय स्वजन इमको इतने प्रिय हैं; जब तुम इनके भीतर प्रकाशित नहीं होते तब इम इनको श्मशान में ले जाकर फूँक देते हैं।

ॐ रसो वै सः रसं होबायं लब्ध्वानन्दीभवति वृप्तीभवति अमृतीभवति ॥ ५१ ॥

सः (वे) रसः वै (रसस्वरूप हैं)। अयं (यह जीव) रसं हि एव (उन रस-स्वरूप परब्रह्म को ही) लब्ध्वा (लाभकरके) आनन्दीभवति (आनन्दित होता है) तृप्तीभवति (तृप्त होता है) अमृतीभवति (अमृत-मय होता है)।

त्रर्थात् वे रस-स्वरूप हैं श्रीर सब प्रकार के श्रानन्द के मूल में उन्हीं रस-स्वरूप का प्रसास्वाद है।

> ॐ यत् प्राप्य न किंचिद् वांछित न शोचित न रमते नोत्साही भवति ॥ ५१ (क) ॥

यत् प्राप्य (जिसको प्राप्तकरके) [ मनुष्य ] न किंचित बांछिति ( श्रौर कुछ नहीं चाहता ) न शोचिति ( न शोक करता है ) न उमते ( न किसी वस्तु में श्रासक्त होता है ) न उत्साही भवति ( श्रौर न किसी वस्तु के लिए उत्साह करता है )।

त्र्यात् तुमको प्राप्तकरके जीव की समस्त इच्छा श्रीर कामना-बासना सम्पूर्णतः निवृत्त हो जाती है।

#### ॐ यज् ज्ञानान्मत्तो भवति स्तब्धो भवति । त्रात्मारामो भवति ॥४१ (ख)॥-

यत् ज्ञानात् (जिसका ज्ञान प्राप्तकरके) [मनुष्य] मत्तः भवति (बाह्यज्ञान रहित त्र्यानन्द से उन्मत्त हो जाता है) स्तब्धः भवति (स्तब्ध हो जाता है) त्र्यात्मारामः भवति ( त्र्यात्माराम लाभ करता है)।

अर्थात् उनको जानकर जीव आत्मानन्द में ऐसा विभार हो जाता है कि फिर और कुछ भी करणीय, चिन्तनीय, वरणीय बाक़ी नहीं रहता।

श्रि तमीश्वराणां परमं महेश्वरं तं देवतानां परमं च देवतम् । पतिं पतीनां परमं परस्ताद् विदाम देवं भुवनेशमीड्यम् ॥५२॥

ईश्वराणां परमं महेश्वरं (जो सब ईश्वरों के परम महेश्वर हैं) तं (उनको) देवतानां परमं दैवतं च (जो सब देवतात्रों के भी परम देवता हैं) तं (उनको) पतीनां पतिं (जो पालनकर्त्तात्रों के भी पालनकर्ता हैं) परस्तात् परमं (सब विषयों में श्रेष्ठ हैं) सुवनेशं (सुवन के ईश्वर हैं) ईड्यं देवं (उन्हीं पूज्य देव को) विदाम (हम जानेंगे)।

त्रर्थात् ईश्वर त्रानेक हैं। प्रत्येक ब्रह्मांड का पृथक् ईश्वर है किन्तु हमारे पुरुषोत्तम सब ईश्वरों के अधीश्वर रूप में, महेश्वर या परमेश्वर रूप में, विराजमान हैं। भगवत् स्वरूप की थोड़ी सी उपलब्धि के पश्चात् भजनस्पृहा आरम्भ होती है, भगवद्धाम में प्रवेश और स्थिति-लाभ करने की तीव्र आकांदा उत्पन्न होती है। तब परमात्मभाव में सब साधनों को पूर्ण करने की प्रवल्ल चेष्टा जाग उठती है।

भगवत्-कृपा से भगवत्-स्वरूप उपलब्धकर ज्ञात हो गया कि हमारे देहेन्द्रियादि, श्रात्मीय-स्वजन सब भगवान ने दिये हैं; वे ही हमको चला रहे हैं। उनको छोड़कर हमारा बुछ नहीं है श्रोर कोई नहीं है। श्रब तक वृथाभिमान ने हमको यह तत्त्व उपलब्ध नहीं करने दिया श्रोर श्रशेष दुः ल भोगना पड़ा। स्रव हम स्रंगन्यास करन्यासादि की सहायता से भगवान में समस्त कर्नु त्वाभिमान त्याग कर स्रपने भीतर स्रोर बाहर सर्वत्र भगव-स्त्रीला दर्शन करने को चेष्टा करेंगे।

#### न्यास-तत्त्व

'नि' पूर्वक 'ब्रस्' घातु से 'न्यास' शब्द साधित होता है। च्चेपणे स्थापने च'। अस् घातु का अर्थ है च्चेपण करना एवं स्थापन करना । जिसका जो स्थान नहीं है यदि वह बलपूर्वक वहाँ बैठ जाय तो उसको उस स्थान से इटाकर वहाँ के प्रकृत मालिक को बैठा देने का नाम है 'त्यास किया' । स्वर्ग इन्द्र का राज्य है; महिरासुर बल रूर्वक वहाँ प्रवेश-कर स्वर्ग का राजां बनकर बैठ गया है - 'स्वर्गात् निराक्तता देवा इन्ह्रोड-भूत् महिषासुरः'। इसी प्रकार हमारी यह देह, देह के विचित्र यंत्र तथा विभिन्न तत्त्व हमने सुष्ट नहीं किये; इन के ऊपर हमारा कोई कर्त्त्व नहीं है; मृत्यु के समय इम इनको अपने साथ नहीं ले जा सकते। चरम निर्वाण के समय यह हमारे संग नहीं जायेंगे। इसलिए इनके मालिक हम नहीं हैं, श्रीमगवान हैं। उन्होंने दया करके ये देह, ब्रात्मीय-स्वजन, धन-दौलत एवं अन्य सुख के सब उपकरणों को केवल भीग करने का कुछ अधिकार मात्र इमको दिया है। अपनी देह को, बातवबों को, घत-ऐश्वर्य को 'मेरा' कहना सम्रूर्णतः भूल है। ये कोई भो न मेरे साथ आया था न मेरे साथ जायगा। यह सब भगवान के हैं। हमने इनको 'श्रपना' कहकर नाना उपसर्गों की सृष्टि कर दी है। इन सब पदार्थों में से आग-न्तुक अनर्थकारी 'मेरा' भाव दूरकर ये सब भगवान के हैं यह तस्व अनु-भव करना ही अंगन्यास किया का उद्देश्य है। अंगन्यास किया के मंत्रों के भीतर श्रपने विभिन्न श्रंगों में, विभिन्न तत्त्वों में, विभिन्न देवताश्रों का, विभिन्न भगवत्-शक्तियों का चिन्तन करने की व्यवस्था है। इसका उद्देश्य

है उपलब्ध करना कि ये सब ख्रांग, ये सब तत्त्व, श्रीभगवान के हैं— मेरे नहीं।

ऋंगन्यास—श्रंग का अर्थ है देह। श्रंगन्यास का अर्थ है देह के विविध तत्वों का न्यास, इनके ऊपर वृथा स्वामिमान त्याग करना। ये सब मेरे नहीं हैं, ये हमारे प्रियतम भगवान के हैं इसिलए मेरे आदर के योग्य हैं। इनको प्रेमपूर्वक अच्छी तरह रखना होगा किन्तु समभना होगा कि ये मेरे नहीं हैं। श्रंगन्यास किया द्वारा हम अनासक अनुरागी होने की शिद्या लाभ करते हैं।

करन्यास-इमारी यह देह सर्वप्रथम एक परमाशु के समान सूच्मा थी। किसकी शक्ति से श्रीर किस प्रकार यह एक पुष्ट परिण्त सर्वकार्य-चम यंत्र में परिणत हुई यह किसी भी दार्शनिक अथवा वैज्ञानिक के सम्पूर्णतः अनुभव में नहीं छाता। इस देह के विभिन्न अवयव, शिरा, स्नायु, इन्द्रियादि एवं इनकी कार्यप्रणाली हृदयंगम करने में श्रेष्ठ वैज्ञानिक तंक स्तिम्मित श्रीर पराभृत हो गए हैं। किस प्रकार मुक्त श्रन्न रक्त में परियात होता है, किस प्रकार विविध यंत्रों का कार्य साधित होता है, इस विषय में हमें कोई कर्त त्व ग्रथवा ज्ञान नहीं। हमारे संस्कार कहाँ से उत्पन्न होते हैं, कहाँ ले जा रहे हैं, कैसे इमको चला रहे हैं - यह तस्य तो प्राय: हम कुछ भी नहीं जानते। नदी में बहता हुआ फूल यदि कहें कि मैं इस स्रोत का चालक हूँ, हाथ में कलम यदि कहे कि मैं हाथ से लिखवाता हूँ, श्रयवा विद्युत् के सम्बंध को वर्जनकर पंखा यदि कहे कि मैं हवा देता हूँ या बल्ब कहे कि मैं प्रकाश देता हूँ, तो यह जिस प्रकार हास्यकर होगा हमारे सब कार्यों में हमारा वृथा कर्तु त्वाभिमान देखकर भी शायद कोई इसो प्रकार हँसता है। इस प्रसंग में केनोपनिषद की देवताश्री का दर्प चूर्णं करने की कहानी आस्वादनीय है। इसलिए तत्वदर्शी ज्ञानी कहते हैं कि कार्य हम नहीं करते, ये हमारे द्वारा कारित होते हैं; हम कर्ता नहीं हैं, इम यंत्रमात्र हैं'। इसी कारण गीता में श्रर्जुन की केवल निमित्तमात्र

होने का उपदेश किया गया है—'निमित्तमात्रं भव सञ्यसिन्त्' (गी० ११-३३)। इस वृथा कर्तृ त्वामिमान रूप महिषासुर को बध कर ऋहंकार के हाथ से कर्तृ त्व बुद्धि को छीनकर प्रकृत कर्ता को ऋपंण करना ही न्यासिक्रिया का उद्देश्य है। करने न करने का कर्ता में नहीं हूँ, कर्ता हैं श्रीभगवान—भगवत्-शक्ति। इस प्रकार को ऋनुभृति के साथ निरहंकार भाव स्वतः ही ऋा जाता है। ऋंगन्यास, करन्यास द्वारा हम निर्मम-निरहंकार भाव लाभ करते हैं। दुःख का विषय है कि ऋाजकल ये सब कियाएँ प्रायः एक नीरस मंत्रोचारण ऋौर बाह्यिक इस्तिक्रिया में पर्यविस्ति हो गई हैं।

मातृकान्यास-'मातृ' शब्द के सहित श्रल्पार्थवाचक 'क' प्रत्यय युक्त करने से स्त्रीलिंग 'मातुका' शब्द बनता है। मातुका का ऋर्थ है 'लंड लंड माँ' श्रर्थात् शक्ति । इमारी इस लंडदेह में वर्णोचारणादि कियाकलाप का कर्तत्व इन्हीं मातका के हाथ में न्यस्त है। ये मातका ही इमारी खंड देह में स्थित हुई-परा, पश्यन्ती, मध्यमा, बैखरी स्तर भेद-कर-हमारे द्वारा उचारित शब्दों की प्रकृत मालिक हैं। इनके कथन को अपना कथन समक्तर हम अपने संस्कार द्वारा, अपने विकृत भाव द्वारा, शब्दब्रह्म तत्त्व को विकृत कर देते हैं। मातृकान्यास के फलस्वरूप इम् अपनी इस देहाविच्छिन्न खंडीकृत माँ को जगदुव्यापी माँ में मिलाकर अवंड मातृशक्ति का, अवंड शब्दब्रह्म तत्त्व का, स्वरूप आस्वाद करने की योग्यता लाभ करते हैं। तब माँ हमारे मुख से अपने शब्द तत्त्व का श्रवाधित प्रकाश साबितकर इमारे उच्चारित शब्दों को शब्दब्रह्म रूप वेद में परिरात करने का सुयोग लाभ करती हैं। इस अवस्था में साधक समभता है कि माँ ही मानों मेरे मुख से वेद उचारण कर रही हैं, माँ शब्दब्रह्मतत्त्व प्रकाश कर रही हैं। माँ को शब्दब्रह्म रूप में, श्रपने भीतर से अवाधित रूप में, वेद रूप में, आत्मप्रकाश करने की योग्यता दान करने का नाम ही है मातृकान्यास । ऋषिगया मातृकान्यास के फल्ल

स्वरूप भगवान में आत्मसमर्पणकर श्रपने अवधारित कथन द्वारा वेद की मिहिमा प्रचार करते थे और अपने को वेदमंत्र के द्रष्टा व उच्चारण कर्ता कहकर परिचय देते थे। इसीलिए ऋषि वाक्य अभ्रान्त सत्य माना जाता था।

ऋष्यादिन्यास—मातृकान्यास की अनुभूति लाभ करने के लिए ही हमारी प्रचलित सरस्वती पूजा है। ऋष्यादिन्यास के फलस्वरूप हम वेद् के मंत्रकर्ता ऋषियों के भाव से परिभावित होकर, ऋषियों की संगति में चालित होकर, अपने उच्चारित वाक्यों की ऋषिवाक्य अथवा वेदवाक्य रूप में अनुभव करने का सुयोग पाते हैं। तब हमारी देह, हमारी वागि-न्द्रिय, ऋषियों के—परमात्मा भगवान के—यंत्ररूप में परिगणित होने की योग्यता लाभ करती है।

व्यापकन्यास—सर्वभ्त में सर्वव्यापी भगवत्सत्ता की, भगवत्-कार्य प्रणाली की एवं भगवत्-स्रानन्द की उपलब्धि लाभ करना ही व्यापकन्यास का उद्देश्य है। जीवजगत् श्रीभगवान की मृर्ति—भगवद्विकास—है। इस मृर्ति के मीतर उनका स्रस्तित्व श्रीर उनकी लीला दर्शन करना एवं उनमें सत्यप्रतिष्ठा, प्राणप्रतिष्ठा स्रौर स्नानन्दप्रतिष्ठा का स्रिधकार लाभ करना ही व्यापकन्यासिक्रया की स्वामाविक परिणति है।

श्रनन्त विश्व के श्रिषिष्ठाता हमारे एकमात्र प्रियतम सुदृद्, श्रनन्तः सौन्दर्य-माधुर्य के श्राधार. श्रीभगवान हमारी देह के सब यंत्रों को निर्माणकर हमारे हृदय में श्रिषिष्ठत हुए इनको परिचालित कर रहे हैं। हमारी वृथा श्रासिक्त श्रीर कर्जु त्वाभिमान इस परम तत्व को श्रनु भव करने में बाधा देते हैं। हम साधना के प्रभाव से श्रपने देहादि में वृथा स्वाभिमान श्रीर कर्जु त्वाभिमान को दूर कर सकने से ही भगवान का कर्जु त्व उपलब्ध करने की योग्यता लाम करेंगे। यही वृथा ममत्वाभिमान श्रीर श्रहंकार दूरकर श्रपने भीतर स्थित श्रन्तर्यामी का कार्यकलाए उपलब्ध करने के लिए ही न्यासतत्व का एकान्त प्रयोजन है। न्यासतत्व उपलब्ध करने के लिए ही न्यासतत्व का एकान्त प्रयोजन है। न्यासतत्व

की साधना के फल स्वरूप हमारे भीतर से निर्मम-निरहंकार भाव उदित होकर हमको सत्यप्रतिष्ठ श्रीर प्राराप्रतिष्ठ करता है।

सब न्यासों का एक ही उद्देश्य है। श्रीमगवान किस प्रकार श्रनन्तरूप भारणकर श्रनन्त लीलारस विस्तार किये हुए हैं—यह श्रनुभूति लामकर, सर्वत्र उनका दर्शनकर, उनके ध्यान श्रीर सेवा की योग्यता लाम करना ही न्यासिकया का स्वामाविक फल है।

## न्यास प्रधानतः त्रिविध है : -

- (१) अंगन्यास द्वारा यह तत्त्व उपलब्ध होता है कि मेरे, मेरे आत्मीय जनों के एवं मेरे जगत् के सब अवयब अथवा तत्त्व मेरे नहीं हैं, ये श्रीमगवान के हैं। इसके फलस्वरूप साधक सम्पूर्णतः आसक्तिवर्जित होकर निर्मम भाव लाभ करता है।
- (२) करन्यास द्वारा साधक उपलब्ध करता है कि वह किसी कर्मका कर्ता नहीं है, सब कर्म प्रकृति द्वारा कारित हो रहे हैं। यह तत्त्व उपलब्ध कर साधक निरहंकार भाव लाभ करता है। इन दोनों न्यासों के परिणाम स्वरूप 'मेरा श्रपना' कहकर कुछ नहीं रह जाता श्रीर 'मैं किसी कर्म का कर्ता नहीं हूँ' यह तत्त्व उपलब्ध होता है।
- (३) व्यापकन्यास द्वारा सर्वत्र ब्रह्मानुभूति की योग्यता लाभ होती है। व्यापकन्यास यथार्थ रूप से सम्पन्न हो जाने पर साधक जगत् के समस्त पदार्थों में भगवान का अपूर्व प्रकाश अनुभवकर आनन्द लाभ करता है। सौन्दर्य-माधुर्यादि चित्ताकर्षक धर्म तब खंडरूप से स्थान विशेष में अनुभव करने की आवश्यकता नहीं होती। समग्र जगत् अपने शब्द-स्पर्श-रूप-रूप-प्र-ग्न्ध के संभार सहित साधक की इन्द्रियों के सामने उपस्थित होता है और साधक अनुभव करता है कि यह जगत् उन्हीं की अीमृत्ति है। इस अवस्था में सौन्दर्य-माधुर्य के लिए अन्वेषण नहीं करना पड़ता क्योंकि व्यापकन्यास के फलस्वरूप समस्त जगत् ही श्रीभगवान की

सत्ता से अनुरंजित दिखाई देता है और जिस तरफ इन्द्रिय जाती है उसी तरफ श्रीभगवान का कोई माधुर्यमय प्रकाश साधक को गोचर होता है। भक्त अपने इष्ट को अपने जीवन का चरम आदर्श एवं अपनी सब प्रकार की आक्रांचाओं का चिर विश्रान्ति का स्थान मानता है। आँखों में भाव का ऋंजन लगा सकने से सौन्दर्य का ऋन्वेषण बाहर नहीं करना पड़ता। सर्वत्र पूर्ण सौन्दर्य का मूर्त्त प्रकाश ऋनुभव होता है। जिसको व्यापकन्यास कहकर वर्णन किया गया है वह नेत्रों में 'भाव' का अंजन लगाने के समान है। श्रंगन्यास श्रीर करन्यास सिद्ध हो जाने पर ममत्व श्रीर श्रहंकार त्रपगत हो जाते हैं ऋौर साधक क्रपने ऋापको ऋकिंचन अनुभव करता है। जैसे चातक तृष्णार्त होते हुए भी अन्य जल की ख्रोर आकृष्ट नहीं होता—वह केवल त्राकाश के जलबिन्दु के लिए ही उन्मुख रहता है। साधक की अवस्था भी इसी प्रकार हो जाती है—वह केवल उनकी कुपा की त्रोर ही उन्मुख रहता है। तब उसके निर्मल चित्त में 'भाव' का उदय होता है। वस्तुतः यह श्रीभगवान का कृपादान है। इस 'भाव' का अंजन लगाकर जब वह बाह्य जगत् का निरीव्या करता है तब उसके इष्ट ऋथवा ियतम की अपार माधुरी उसकी इन्द्रियों के सामने प्रकटित होकर उसकी विह्नल कर देती है।

> प्रकृतेशकियमाणानि गुणैः कर्माणि सर्वशः। अहंकारविमृहात्मा कर्त्ताहमिति मन्यते॥५३॥

कर्माणि सर्वशः (सब प्रकार के कर्म) प्रकृतेः गुर्णैः (प्रकृति के गुर्णो द्वारा) कियमाणानि (साधित होते हैं)। ब्रहंकारविमूदातमा ब्रहंकिती (ब्रहंकार से विमूदं हुन्ना जीव मैं कर्ता हूँ) इति मन्यते (इस प्रकार समस्ता है)।

भगवान् की प्रकृति अर्थात् माँ आद्याशक्ति ही समस्त कर्मों की कर्ता हैं। मनुष्य, बुद्धि के दोष से, संस्कारवरातः, अपने को कर्ता मानकर अनर्थ की सृष्टि करता है, यह उपलब्धि करनी होगी। तत्त्ववित्तं महाबाहो गुणकर्मविभागयोः। गुणागुणेषु वर्त्तन्ते इति मत्वा न सङ्जते॥५४॥

महाबाहो (हे महाबाहो श्रर्जुन) गुएकर्मविभागयोः तत्त्विति तु (प्रकृति के भीतर गुए श्रीर कर्म का खेल हो रहा है, जो इस विभाग को जानते हैं ऐसे तत्त्वित्) गुएए गुएए वर्तन्ते (सत्त्व, रज, तम, तीनों गुएए का खेल तत्त्त्गुएए न्वित विषयों में होता रहता है) इति मत्वा (ऐसा मानकर) न सज्जते (प्रकृति के गुएए व कर्म में श्रासक्त नहीं होते)।

तत्त्वदशीं सब कमों में जीव का कर्मफल-रहस्य एवं तदनुसार प्रकृति के गुणों का खेल श्रास्वादकर, श्रपने स्वरूप में प्रतिष्ठ रहकर, श्रनासक्त भाव से यह खेल देखते रहते हैं।

नान्यं गुर्णेभ्यः कत्तीरं यदा द्रष्टानुपश्यति । गुर्णेभ्यश्च परं वेत्ति मद्भावं सोऽधिगच्छति ॥५५॥

यदा द्रष्टा ( जब उदासीन भाव से द्रष्टा पुरुष ) गुणेभ्यः ( त्रिगुण भिन्न ) अन्यं कर्तारं न अनुपश्यति ( अन्य कर्ता नहीं देखता ) गुणेभ्यः च परं वेति ( और गुणों स अतीत वस्तु को जानता है ) [ तदा (तब) ] सः मद्भावम् अधिगच्छति (वह मेरे भाव को, ब्रह्मभाव को, प्राप्त होता है) ।

साधक जब अपने आप को प्रकृति के गुण अथवा गुण-कार्य से सम्प्र्णितः पृथक् अनुभव करता है अर्थात् अपने व्यष्टि देह एवं समष्टि जगत् के प्रत्येक कार्य के मूल में प्रकृति का कर्जू त्व देखता है और स्वयं स्वरूपस्य होकर अपने आपको सम्पूर्णतः पृथक् पुरुषचैतन्य रूप में अनुभव करता है तब वह भगवद्भाव से परिभावित हुआ उदासीन भाव से भगवल्लीला दर्शन करने की योग्यता लाभ करता है।

देहेन्द्रियाणि च मनो न तु मे तवैव
स्वात्मीयबांधवगणा न तु मे तवैते ।
सर्व त्वदीयमिति मे प्रियमेव सर्व
त्वत्पीतये सततमेव नियोजयानि ॥५६॥

देहेन्द्रियाणि मनः च (देह इन्द्रिय एवं मन ) न में (मेरे नहीं हैं)
तु तब एवं (परन्तु तुम्हारे ही हैं) स्वात्मीयवान्धवगणाः (श्रात्मीय वान्ववगण ) न में (मेरे नहीं हैं) तु एते तब (परन्तु ये तुम्हारे हैं)। सर्व त्वदीयं (सब तुम्हारे हैं) इति (इसलिए) सर्व में प्रियं एवं (सब मेरे भी प्रिय हैं)। त्वत्प्रीतये एवं (तुम्हारो प्रीति के लिए ही श्रर्थात् तुम्हारे प्रिय कार्य में ही) सततं नियोजयानि (इनको सर्वदा नियुक्त करूँगा)।

श्रर्थात् मेरी इन्द्रियाँ एवं श्रात्मीय स्वजन ये कोई भी मेरे नहीं है, मेरे संग जायेंगे भी नहीं। यह सब तुम्हारे हैं इसलिए मेरे प्रिय हैं। सुतरां श्रनासक्त श्रनुरागी होकर इनको तुम्हारे कार्य में नियुक्त रखना मेरा एकान्त कर्त्वय है।

🕸 देहस्य बीजमतिसूच्ममगुप्रमागं

सृष्टं त्वयैव सुविचित्रतया च पुष्टम् । सर्वात्मना परिणतं कृतियोग्यदेहे

कर्तृत्वबुद्धिरिह नास्तु कदापि नाथ ॥४७॥

देहरय बीजम् ( इस देह का बीज ) ऋगुप्रमाणं ऋतिसूद्धमम् ( ऋगुप्रमाण ऋतिसूद्धम् ) त्वया एव सृष्टं ( तृम्हारे द्वारा ही सृष्ट हुआ है ) सुविचित्रतया पृष्टम् च ( एवं ऋतिसुन्दर विचित्रक्ष से परिपृष्ट हुआ है ) [तथा ] सर्वात्मना परिणतं ( सब प्रकार से तुमने इसकी परिणति साधन की है )। नाथ ( हे नाथ ) इह कृतियोग्यदेहे ( इस सब कार्य करने के योग्य शरीर में ) कर्ज्य वबुद्धिः ( मेरी कर्ज्य वुद्धि ) कदापि न ऋस्तु ( कमी न हो )।

श्रयीत् यह शरीर सर्वप्रथम एक बिंदु रक्त था, तुमने इसको एक सुन्दर पुष्ट परिणात सर्वकार्यक्षम देह में परिणात किया; इसलिए इस देह में एवं इसके कार्य के विषय में मेरा मिथ्या कर्नु त्वाभिमान रहना उचित

नहीं।

क्ष यंत्री त्वमेव तव यंत्रमिदं शरीरं स्वयेच्छयेव परिचालयसि प्रभुत्वात् । एवं मनोऽपि मम देव मतं त्वयेव बुद्धिः स्थिरा मम हृषीकपतेऽत्रभूयात्॥५५॥

त्वम् एव यंत्री ( तुम्हीं यंत्री हो ) इंद शारीरं तव यंत्रम् ( यह शारीर तुम्हारा यंत्र है ), प्रमुत्वात् ( तुम प्रमु होकर ) स्वया इच्छ्या एव ( ग्रुपनी इच्छानुसार ही ) [ इसकी ] परिचालयिस ( चलाश्रो ) एवं मम मनः श्रिप ( इसी प्रकार मेरा मन भी ) त्वया एव मतं ( तुम्हारी इच्छानुसार परिचालित हो, मननीकृत हो श्रियांत् तुम ही मेरे मन के मन हो 'येनाहुर्मनो मतम्'; मन में रहकर तुम ही मेरे मन को चालित करते हो )। देव हृषीकपते ( हे देव हृषीकेश ) श्रित्र मम बुद्धिः ( इस विषय में मेरी बुद्धि ) स्थिरा भूयात् ( स्थिरता लाम करे )।

श्चर्यात् तुम यंत्री हो, मेरी देह तुम्हारे हाथ में एक यंत्र मात्र है, तुम स्वयं इसको श्चपनी इच्छानुसार चलाते हो । मेरे मन के विषय में भी ऐसा ही है । मैं इस तत्त्व को कभी न भूलूँ।

क्ष त्वं सर्वभूतेषु विराजसे सदा
सर्वेषु जीवेष्वसि जीवनं स्वयम्।
त्वदर्शनं सर्वेग मेऽस्तु सर्वेत
स्तवेव पूजास्तु च कर्मभिर्मम्॥ ४६॥

त्वं सदा सर्वभूतेषु विराजसे ( तुम सब भूतों में सदा विराजमान हो ) सर्वेषु जीवेषु स्वयं जीवनं श्रास ( सब जीवों में तुम जीवन रूप धारण किये हुए हो श्रार्थात् तुम्हों हमारे प्राण के प्राण हो, तुम्हों को लेकर तो हम जीवित हैं )। सर्वेग ( हे सर्वव्यापी ) सर्वतः त्वहर्शनं मे श्रास्तु ( सर्वत्र सब भूतों में तुम्हारा दर्शन मुक्ते लाभ हो ) मम कर्मभिः च ( मेरे सब कर्म हारा ) तव एव पूजा श्रस्तु ( तुम्हारी पूजा हो )।

त्रर्थात् तुम जगत् को सृष्टकर उसमें त्रमुप्रवेश कर गये। तुम्हारी सत्ता, चैतन्य त्रीर त्रानन्द का प्रकाश ही हमारा जीवन, मन त्रीर त्रानन्द है। तुमको धर्वत्र दर्शन करना, त्रानुभव करना त्रीर सेवा करना ही हमारी चरम साधना है। (यहाँ एक बगला संगीत है)।

मेरा कहकर जो कुछ है वह सब तुम्हीं हो। तुम्हीं मेरे स्रात्मीय स्वजन, बन्धु-बांधव, धन-दौलत के रूप में मेरे तृप्ति-विधान के लिए मेरे सामने उपस्थित हो। इन सबके भीतर, इन सबके मूल में, तुम्हीं सत्यरूप में अधिष्ठित हो। मैं भी तुम्हारे श्रितिरिक्त श्रीर कुछ नहीं हूँ — तुम्हारा ही प्रतिविम्ब हूँ । मेरा बल बुद्धि सब तुम्हीं हो ; तुम्हीं मेरे भीतर शक्तिरूप में अधिष्ठानकर मेरे दर्शन, अवण, ज्ञान श्रौर उपलब्धि में सहाय होते हो। तुम्हारे दिये हुए नेत्रों में तुम्हारा प्रकाश मेरा देखना है; तुम्हारे दिये हुए कानों में तुम्हारा प्रकाश मेरा सुनना है; तुम्हारी दी हुई बुद्धि में तुम्हारा प्रकाश मेरा ज्ञान है; मेरा मुख-शान्ति-स्रानन्द तुम्हारे दिये हुए चित्त में तुम्हारा प्रकाश है। तुम श्रपनी दी हुई इस देह के भीतर, अन्तर्यामी रूप में अधिष्ठित हुए इसको कल्याण और शान्ति के पथ पर ले जा रहे हो । यह यंत्र तुम हो, इसके चालक तुम हो, इसका ज्ञान तुम हो, सका त्रानन्द भी तुम्हीं हो। विद्युत् शक्ति जिस प्रकार बल्ब त्रीर पंखे की चालक है तद्रूप तुम भी इस देहयंत्र के चालक हो। तुम्हारे ऋतिरिक्त मेरा श्रीर कोई भी श्रथवा कुछ भी नहीं है। तुम्हीं मेरे यथासर्वस्व हो। इसितए सुमार्ने अब आसिक, कर्नु त्वामिमान, प्रतिष्ठामोह, सुल-स्पृहादि के रहने का अवकाश नहीं।

न्यास तस्त्व साधित हो जाने के फलस्वरूप ममता-ग्रहंता शिथिल पड़ जाती हैं। तब समभ में ब्राता है कि वे ही सर्वस्व हैं, वे ही सब कर रहे हैं, सर्वत्र उन्हीं की लीला हो रही है। तब भगवत्-कृपा से ब्रपने भीतर परा-पश्यन्ती-मध्यमा-वैखरी का स्फुरण होने पर समभ में ब्राता है कि पूजा के उपचार रूप में वे ही आगत हैं और हमारे भीतर बैठें हुए पूजा अहण भी वे ही कर रहे हैं। तब साधक सोचता है कि भगवान को क्या दूँ, सभी तो उनका है। इस तत्त्व का चिन्तन करते करते उसकी समभ में आता है कि आत्मा तक भगवान को निवेदित हो जाने पर ही प्रकृत आत्मिनिवेदनतत्त्व सार्थक हो सकता है।

# उपचार समर्पण

'उपचार' राब्द 'उप' ( समीप ) पूर्वक घञ् प्रत्ययान्त 'चर्' धातुः ( चरण, विचरण) से निष्पन्न होता है। निस्तब्ध अखंड अद्वय रस में कर्मकांड का-यहाँ तक कि ज्ञानकांड का-भी सद्भाव नहीं किन्तु जब तरंग उठती है तब उसमें परा प्रकृति श्रीर त्रपरा प्रकृति की विषयी श्रीर विषय रूप में, अन्नाद श्रीर अन्नरूप में, श्रादान-प्रदान-रूपात्मिका किया दर्शन में आने लगती है। प्रथम समर्पण है परम पुरुप का परा और अपरा प्रकृति द्वारा विषयरूप में आत्मप्रकाश, द्वितीय समर्पण है विषय के द्वारा विषयी का चरम तत्त्व के निकट ब्रात्मसमर्पण । प्रथम समर्पण में भगवान स्वयं जीव-जगत् रूप में आत्मप्रकाश करते हैं, द्वितीय समर्पण में जीवजगत् भगवान में निवेदित होकर लीन हो जाता है। श्रीभगवान शान्त दास्यादि भाव द्वारा परा प्रकृति रूप में एवं उपचार द्वारा विषय रूप में इमारे निकट प्रहरायोग्य हुए हैं। वे ही मानो उपचार रूप में, शब्द स्पर्श-रूप-रस-गन्धादि रूप में, अपरा प्रकृति रूप में, हमारे सम्मुख आगत हैं। हम त्रपरा प्रकृति रूप विषय-उपचारादि को शुद्धकर समर्पणिकिया द्वारा प्रथमतः परा प्रकृति को तत्पश्चात भगवान को समर्पण करने की चेष्टा करते हैं। साघारएतः हम देखते हैं कि अन्नाद और अन्न तत्त्व के भीतर ऊपर के तत्व भोक्ता रूप में और नीचे के तत्त्व भोग्य रूप में प्रतीयमान हैं। इसलिए स्थूल विषयों को, उपचारों को, शोधन द्वारा सूद्म में पर्यवसितकर, भोक्ता रूप में आगत आत्मा एवं आत्मीयगण को समर्पणकर, इम समस्त विषयों को ब्रौर ब्रन्त में विषयी को भी भगवान को निवेदनकर ब्रखंड तत्त्व में प्रवेश करने का सुयोग लाभ करते हैं।

मूल अन्नाद अथवा भोका स्वयं श्रीभगवान हैं, व्यवहारिक अन्नाद अथवा भोका परा प्रकृति रूपी जीव है। बाहर के प्रातिभासिक भोका तन्मात्रस्थ अव्यवहित ऊपर के तन्त्व हैं। पृथिवी का भोका जल है, जल की भोका अपन, अपन का भोका वायु, वायु का भोका आकाश, आकाश का भोका मन, मन की भोका बुद्धि, बुद्धि का भोका जीवात्मा और जीवात्मा का भोका परमात्मा हैं। हम पंचतन्मात्र को उपचार अथवा भोग्य रूप में और परा प्रकृति रूप जीव को गीण भोका तथा भगवान को मुख्य भोका रूप में निर्देश करते हैं। अपना आत्मा और आत्मीय स्वजनों के आत्मा गौण भोका हैं। उपचार शोधन द्वारा मुख्य भोका ही तन्मात्र रूप में, उपचार रूप में, आगत हैं—यह तत्व उपलब्ध करने की व्यवस्था देखी जाती है। हमारे उपचार रूपी विषय गौण कर्ता के द्वारा मुख्य कर्ता में समर्पित हो रहे हैं।

'उपचार' का अर्थ है जो हमारे सम्मुख विचरण कर रहा है। शब्द-स्पर्श रूप-रस-गन्धादि पंचतन्मात्र उपचार हैं। उपचार हमारे जीवन धारण के प्रधान अवलम्बन हैं। हमारो साधारण पूजा के पाद्य-अर्थ-धूप-दीप-नैवेद्य आदि उपकरण इन्हीं पंचतन्त्र के प्रतीक हैं। मुतरां उपचार शब्द का अर्थ है जो कुछ हम भोग करते हैं, व्यवहार करते हैं, उपलब्ध करते हैं अर्थात् हमारे जीवन धारण और उन्नति लाभ के लिए जो कुछ आवश्यक है उसका समिष्ट। साधक के अधिकारानुसार उपचार में भी भेद पाया जाता है। जो स्थूल भोग्य पदार्थों मे ही व्यस्त हैं उनके लिए पंच अपचार की व्यवस्था हैं। जो मनोवृत्ति सिहत साधन करने के अधिकारी हैं उनके लिए पंच स्थूल उपचार के साथ मानसिक वृत्ति योगकर सोलह उपचार से पूजा करने की व्यवस्था है। तत्त्वज्ञानी के लिए २४ तत्त्व पूजा के उपकरण हैं। जो सिद्ध महातमा मगवान में पूर्ण

समाहित हैं उनके लिए आत्मा ही एकमात्र पूजा का उपकरण है। विश्व-ब्रह्मांड में जो कुछ दिखाई देता है, जो कुछ हमारे भोग में आता है अर्थात् दर्शनशास्त्र के समस्त 'इदं' पदार्थ, उपचार रूप में भगवान को अर्पण करने की व्यवस्था है। इस स्थान में उपचारसमर्पण का मंत्र है—"विश्वं जुहोमि वसुधादि शिवावसानम्"। यहाँ विश्व शब्द का अर्थ है परा और अपरा जगत् के समस्त पदार्थ।

उपचार को साधारणतः तीन भागों में विभक्त किया गया है। स्थूल अधिकारी के लिए देहादि के प्रयोजनीय समस्त पदार्थ, सूद्म अधिकारी के लिए चित्त की समस्त वृत्तियाँ और उससे ऊपर के उत्तम अधिकारी के लिए केवल आत्मा।

परा, पश्यन्ती, मध्यमा, वैखरी तत्त्व के विचार के भीतर हम देखते हैं कि भगवान परमात्मा किस प्रकार परा श्रादि चारों स्तर भेदकर हमारे निकट वैखरी रूप में श्रार्थात् हमारे प्रहण्योग्य हश्य भोग्य पदार्थ रूप में श्राकर उपस्थित हुए हैं एवं इन हश्य पदार्थों की प्रहण्यादि किया द्वारा ये पदार्थ किस प्रकार हमारे भीतर के वैखरी, मध्यमा श्रार पश्यन्ती स्तर भेदकर ब्रह्म में पर्यवसित हो रहे हैं। सब पूजाओं में उपकरण्-शुद्धि की व्यवस्था देखने में श्राती हैं। इस रहस्य के भीतर जाने पर मालूम होता विकास विकास हो इस हश्य रूप वेश में हमारे निकट श्राये हैं। इस श्रात्मात्ति से उपचार हमारी ब्रह्म-प्राप्ति में सहायक हो जाते हैं। तब साधक श्रात्मव करता है कि हमारे लीलामय भगवान ही हमारी शान्ति श्रीर कल्याण के लिए उपचार रूप में उपस्थित हैं। 'छिन्नमस्ता' का रहस्य तभी श्रात्मव में श्राता है।

समर्पण शब्द का अर्थ है सम्यक् प्रकार से अर्पण करना अर्थात् जिसकी वस्तु है उसी को दे देना; जहाँ से आई है वहीं पहुँचा देना। सब जीव-जगत् भगवान से आये हैं; समर्पण किया द्वारा ये फिर भगवान में जाकर पर्यवसित होते हैं।

उपचार समर्पण के मंत्रों का रहस्य चिन्तन करने से मालूम होता है कि हमारे शब्द-स्पर्शादि ग्रहण द्वारा विषयपंचक किस प्रकार तत्-पदार्थ से आते हैं और फिर तत्-पदार्थ में ही जाकर पर्यवसित हो जाते हैं। 'तत्' हमारे निकट भोग्य विषय रूप में, 'त्वं' अथवा 'इदं' रूप में, उपस्थित हुए हैं; साधक उपचार समर्पण द्वारा इन विषयों को फिर तत्-पदार्थ में पर्यवसित करता है। साधक उपचार-श्रागमन के भीतर पुरुष-मेध यज्ञ का एवं उपचारसमर्पण के भीतर नरमेध यज्ञ का गूढ़ रहस्य ग्रास्वाद करने का सुयोग पाता है। श्रीभगवान हमारे ग्रहण योग्य होने के जिए बहु रूप में आये हैं; हमारी साधना है इस बहु रूप के भीतर से भगवान को अहण करना, धारण करना और उनकी जीला में सहायक होना।

न्यास किया उत्तम रूप से साधित हो जाने पर साधक अपने परमाराध्य देव को केवल अपने ही देहेन्द्रिय के अधिष्ठाता रूप में सीमाबद्ध न मानकर विश्व के अधिष्ठाता और चालक रूप में उपलब्ध करता है। अर्थात वे यंत्री हैं और साधक तथा समस्त जीव जगत उनके हाथ में यंत्र मात्र हैं। तभी जीवजगत के भीतर प्रकृति का लीलारहस्य अनुभव में आता है। तभी साधक समभता है कि वह इस लीला का कर्ता नहीं है—कर्ता स्वयं प्रकृति देवी भगवती हैं। तब प्रकृति के कार्य में हस्तच्चेप करने की प्रवृत्ति नहीं होती और उपचारसमर्पण का गृह रहस्य उन्मीलित होना अगरम होता है। साधक तब समस्त जगत् के भीतर, समस्त किया कांड के भीतर, श्रीभगवान का लीला रहस्य (पूजा-रहस्य) आस्वाद करता है और अपने ख्या कर्त्व त्वाभिमान से सम्पूर्णतः मुक्ति लाभ करता है। तब अपनी देह की तरफ देखने से प्रतीत होता है कि यह देह प्रकृति का ही अगर है, प्रकृति के कार्य साधन में नियुक्त है, भगवल्लीला में सहायक है। तमी समभ में आता है कि तरंग स्वतः जल से उठती है और स्वतः

ही जल में लीन हो जाती है, जीव केवल द्रष्टामात्र है। उपचारसमर्पण एक स्वामाविक तस्व है, स्वभावतः ही हमारे द्वारा सावित हो रहा है।

वैष्णव साधकगण श्रीराधा की, सखी-मंजरीवृन्द की, गुरु-प्रदर्शित सिद्ध देह के द्वारा, कृष्णसेवा के भीतर यह तत्त्व स्रास्वाद करते हैं। तब हमारे देखने में भगवान का देखना, हमारे सुनने में भगवान का सुना, हमारे ब्राहार में भगवान का ब्राहार, हमारे सब कार्य में भगवान का कार्य, उनका लीला-रहस्य, त्रास्वाद करने की योग्यता लाभ होती है। उपचार शोधन द्वारा हम उपलब्ध करते हैं कि वे कितने रूपों में, कितने भावों में. हमारे निकट उपस्थित श्रीर ग्रहणयोग्य हैं। समर्पणिकया द्वारा हम उपलब्ध करते हैं कि हमारी देह के सब कार्य किस प्रकार उनमें वर्यवसित हो रहे हैं । उपचार-समर्पण के फलस्वरूप, सर्वभूत में भगवान का एवं भगवान में सर्वभूत का दर्शन करने के परिणाम स्वरूप, जीव-जगत, त्रात्मीय स्वजन भगवान की लीला-स्वीकृत विग्रह हो जाते हैं। तब प्रत्र-पुत्री को उनके बालगोपाल-कुमारीमगवती रूप में, माँ-बाप को उनके अन्नपूर्या-विश्वनाथ रूप में, पति-पत्नी को उनके कृष्ण-राधा अथवा शिव-दुर्गा रूप में, संक्षेपतः सब जीवों को उनके शिव रूप में प्रत्यत्व करने की एवं श्रात्मीय-स्वजनों श्रथवा बन्धु-त्रांघवों के लिए तथा श्रपने लिए अनुष्ठित सन कर्मों को भगवत्पूजा में परिणत करने की योग्यता लाभ होती हैं। यही भाव लद्य कर भगवान शंकर ने कहा है "पूजा ते विषयोपभोगरचना निद्रा समाधि: स्थिति: । संचार: पदयोः प्रदित्तग्विधिः स्तोत्राणि सर्वा गिरः यद् यत् कर्म करोमि तत् तद् श्रखिलं शम्भो तवाराधना ।"

प्रकृति देवी का लीला-रहस्य दर्शन करते करते साधक का सब चिन्तन मगवद्ध्यान में श्रीर सब कार्य भगवत् पूजा में पर्यवसित हो जाते हैं। "ब्रह्मापेणं ब्रह्महविः" श्रीक का मर्म तभी उपलब्ध होता है। सर्वव्यापी सर्वभ्तान्तरात्ना भगवान किस प्रकार साधक को सीमाबद्ध रूप के द्वारा श्रीम तत्त्व में, उपचार-समर्पण के द्वारा सर्वजीव के सेवावत में, जीव के

समस्त कार्य को पूजा में परिण्त कर जीव को भगवद्भाव से परिभावित कर ऊपर उठाने में, अपने प्रियतम जीव को अपनी ओर आकर्षित करने में, सर्वदा सचेष्ट हैं यह रहस्य उपलब्ध कर जीव आनन्द में समाहित हो जाता है। कहना अनावश्यक होगा कि सिद्ध अवस्था में साधक अपने और अपने आरमीय स्वजनों के स्नान में भगवान का स्नान, जीव को खिलाने में भगवान को अञ्चसमर्पण, सब जीवों के कल्याण-साधन में शिव की सेवा तत्त्व आखाद करता हैं। जगदर्शन तब भगवद्दर्शन में, जीव-सेवा शिव की सेवा में पर्यवसित हो जाते हैं। भगवान 'सर्वभूतमयो हरिः' हैं, जीव की सेवा ही शिव की सेवा है। हम निर्लिस होकर उपलब्ध कर सकते हैं कि हमारे स्नानाहारादि सब कियाएँ भगवत्-पूजा में परिण्त हो जाती हैं।

प्राचीन आर्यऋषियों के भगवान सर्वव्यापी थे। वे जीव और जगत् को-विशेषतः गुरु श्रौर श्रात्मीय स्वजनों को - भगवान की विशेष विशेष मूर्तियाँ मानते थे। इन सब विग्रहों द्वारा भगवान किस प्रकार हमारे सहाय होते हैं, इनके द्वारा किस प्रकार भगवान का स्नेह च्चिरत हो रहा है, यह उपलब्ध कर, इनकी सेवा के द्वारा अपना ऋग शोध कर कृतज्ञता प्रकाश करना ही हमारी समस्त पूजा कां—विशोषतः उपचार-समर्पण का—मूल उद्देश्य है । वे त्र्रसंख्य मूर्तियों में उपस्थित है किन्तु हम उनको उन मृत्तियों के शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य श्रौर मधुर इन पांच मावों के द्योतक रूप में ग्रहण कर सकते हैं। इन्हीं पाँच भावों के भगवद् विग्रहों द्वारा भगवत्-सेवा की व्यवस्था देखी जाती है। इमारे ब्रहणयोग्य अरथवा व्यवहार्य सब पदार्थ ( अर्थात् हम जो कुछ देखते, सुनते, खाते, पीते या सूंघते हैं ) उपचारों में अन्तर्भुक्त हैं और इनकों पाँच, दस अथवा सोलह भागों में विभक्त कर लिया गया है । ये पदार्थ वास्तव में पंचतन्मात्र के प्रतीक हैं। देश-काल-पात्र भेदानुसार हमारे प्रयोजनीय द्रव्यों में परिवर्तन हो जाना स्वामाबिक है यह बात हम भूल गये हैं। जैसे, "पादा" अप् सत्त्व का प्रतीक है। प्राचीन काल में पादुका का इतना व्यवहार नहीं या। श्रिधिकतर लोग नग्न पद ही यातायात करते थे। उस समय किसी
गुरुजन के घर में श्राने पर उनके पाँव धुलाने श्रथवा स्नान कराने की
व्यवस्था थी, यही थो प्रधान पाद्य। श्रज शीतकाल में जूता मोज़ा पहनकर
यदि कोई गुरुजन हमारे घर श्राये तो उनका जूता मोज़ा उतारकर पाँव
धुलाने जाना शान्तिजनक होने के बजाय कष्टजनक होगा। मालाचन्दनादि से सुसजित करने की प्रथा में भी श्राजकल परिवर्त्तन करना
श्रावश्यक है। हमारे उपचारसमर्पण के पात्र पत्थर या धातु की मूर्ति
के बजाय यदि मनुष्य वेषधारी जीवन्त विग्रह होते तो हम देश-कालपात्रानुसार उपचारों में परिवर्त्तन करने को बाध्य होते। गुरुजन, श्रात्मीयस्वजन, श्रेष्ठ महापुष्व श्रीर श्रवतारों का स्थान श्राजकल उनकी मूर्तिथों
श्रीर प्रतीकों ने ले लिया है। इसी से उपचार-समर्पण श्रव एक बेगारी
काम के समान हो गया है। उपचार-समर्पण वस्तुतः हमारा जीवनव्यापी
किया-रहस्य था जिसके श्रनुष्ठान से हम श्रानन्द से श्रायु व्यतीत करते
थे। श्राजकल यह एक निष्प्रयोजन संस्कार में परिवर्त्तित हो गया है जिसको
हम दो तीन मिनट में शेष कर देते हैं।

श्रपने, श्रपने बाल बच्चों तथा श्रात्मीय स्वजनों के स्नान के समय पाद्य-समर्पण-तत्व श्रीर सब के श्राहार के समय श्रव्यनिवेदन-तत्त्व श्रास्वाद करना होगा। सब जीवों एवं सब पदार्थों में वैखरी, मध्यमा, पश्यन्ती एवं परा श्रवस्था वर्तमान है। वैखरी स्थूल भाव, मध्यमा मानसिक सूद्म भाव, पश्यन्ती जीवात्म-भाव श्रीर परा परमात्म-भाव है। श्रीभगवान परा भाव में श्रवस्थित हुए हमारे प्रदत्त उपचारों को ग्रहण कर रहे हैं। पहले बाहर की श्रवलमूर्ति में उपचार समर्पण श्रम्थास कर कमशः जीव-स्प सचल विग्रह के भीतर श्र्यात् जीव-सेवा के द्वारा उपचार-समर्पण तत्व श्रास्वाद करना होगा। वर्तमान काल की साधारण पूजा में उपचार-समर्पण की ही प्रधानता देखी जाता है।

'देशबन्धश्चित्तस्य धारणा' ऋर्थात् अपने प्रत्येक चक्र में, प्रत्येक तत्व

में, मन श्रीर प्राण को स्थिरकरके देखना कि भगवान हमारी पूर्ण परिण्ति लाभ के लिये क्या कर रहे हैं—इस उपलिश्व का नाम 'घारणा' है। घारणा की परिपक्षावस्था में अपनी देह के सब तत्वों में देह के समस्त कार्यकलाप सन्दर्शनकर चित्त में जो एकतानता श्रा जाती है इसका परिणाम है 'घ्यान'। घ्यान के फलस्वरूप हम जीवजगत् के प्रत्येक पदार्थ में भगवान की श्रवस्थिति श्रीर लीलारहस्य उपलब्ध करने का सुयोग पाते हैं। तब भगवान प्रथम हमारी देह के भीतर श्रीर तत्पश्चात् जगत् के भीतर चिन्मय रूप में श्रात्मप्रकाश करने का सुयोग पाते हैं। इस श्रवस्था में प्रकृत न्यास एवं उपचार-समर्पण तत्त्व सहज, सुन्दर श्रीर स्वाभाविक हो जाते हैं। इसी श्रवस्था को लच्य करके कहा गया है ''क्वरणम्यो कृष्ण जार श्रन्तरे बाहिरे। जाहाँ जाहाँ नेत्र पड़े ताहाँ कृष्ण स्फरे।।'' क्रत्मी ''वासुदेव: सर्वीमिति'' तत्त्व पूर्ण सार्थकता लाभ करता है।

प्राचीन काल में जो जीवनगठन के, पूराता लाम के, मगवत्माप्ति के सहाय था अब वह एक आडम्बर-पूर्ण बाह्यिक अनुष्ठान में परिएत ही गया है। प्राचीन काल की साधना में क्रमोन्नित (promotion) की एक सुन्दर व्यवस्था थी। अब यह केवल गुरुदेव का वर्ष में एक बार शिष्य के घर आकर रूपया वसूल करने के रूप में रह गया है। हमारी दीना के मंत्र में निम्नस्तर से सर्वोचस्तर में जाने का एक सुन्दर कीशल था। गुरुदेव प्रतिवर्ध शिष्य से एकबार मिलकर वह जिस स्तर में है उसकी वह साधना पूर्ण हुई या नहीं अथवा वह ऊपर के स्तर के योग्य हुआ कि नहीं, यह परीना कर उसकी ऊपर का स्तर लाम करने में सहायता करते थे। जैसे, प्रथम स्तर में कह दिया कि 'एते गंधपुष्पे ॐ नमः शिवाय या कृष्णाय' उचारणकर चन्दन और पुष्प इष्ट के चरणों में यथाविधि

<sup># &#</sup>x27;जित देखों तित श्याममयी है।' 'जिधर देखता हूँ उधर तू ही तु है।'

त्र्यां करते रहना। दूसरे वर्ष गुरु शिष्य को उच्चभूमि का अधिकारी देखकर बता देते थे कि ये गन्ध-पुष्ण तुम्हारे नहीं हैं, ये सब पदार्थ श्रीमगवान के हैं। तुम उनकी वस्तु में बृथा कर्जु त्वामिमान श्रारोपकर श्रशेष लांछना भोग कर रहे थे। श्राज से तुम इस कर्जु त्वामिमान को दूर करने के लिये गन्ध-पुष्णादि श्रपण करते समय प्रार्थना करना—'हे ठाकुर, मेरा तो कुछ भी नहीं है, में तुम्हारी वस्तु तुम्हीं को देकर—गंगाजल से गंगापूजा के माँति—तुम्हारी पूजा करता रहूँगा।' फिर श्रगले वर्ष गुष्देव जाकर कहते थे कि 'तुम्हारी बाल-बच्चे, श्रात्मीय स्वजन, बम्धु-बाँचव मगवत्-वाम के, उनके बाग के, सुन्दर फूल हैं, ये कोई भी तुम्हारे नहीं हैं; जब तक इनके भीतर भगवान प्रकट हैं तभी तक ये शोभनीय, श्रादरणीय, श्रीर वरणीय हैं, उनके श्रन्तर्द्धान होते ही यह शव में परिण्यत हो जायंगे श्रीर तुम इनको फूँक देने को बाध्य होगे।' 'सव त्वदीयं हित में प्रियमेव सर्वम्'—तस्व इस स्थल में श्रास्वादनीय है।

इसके बाद अगले वर्ष फिर गुरुदेव आकर शिष्य को उच्च भूमि के उपयुक्त देलकर समभा देते थे कि ये पुष्पादि सद्गुण के प्रतीक हैं किन्तु ये सद्गुण भी तुम्हारे नहीं हैं; ये अशोध-कल्याणगुण के आकर श्रीभगवान के गुणविशेष का तुम्हारे भीतर आविर्माव है। तब साधक को मालूम होता था कि उसका देखना भगवद्त्त नेत्रों में भगवत्-शक्ति का प्रकाश है; उसका सुन्ना भगवद्त्त कानों में भगवत्-शक्ति का प्रकाश है; उसका सुन्ना भगवद्त्त कानों में भगवत्-शक्ति का प्रकाश है; उसका ज्ञान भगवद्त्त बुद्धितत्त्व में उनका आत्मप्रकाश है और उसके सब सद्गुण उसकी भगवद्त्त चित्तभूमि में भगवद्-भाव के, भगवद्गुणराशि के, प्रकाश हैं। साधक तब अपने भीतर भगवत्-प्रकाश उपलब्धकर आनन्द में विभोर हो जाता था।

श्चन्त में गुरुदेव श्चाकर शिष्य से पूँछते थे—'तुम जो ये सब समर्पण करते हो सो तुम स्वयं किसके हो।' तब साधक समभता था कि उसका श्चातमा भी तो उसका श्रपना नहीं है, वह भी एक श्चखंड श्रद्धय तत्व का किल्पत खंड रूप में प्रकाशमात्र है। तब शिष्य अपने किल्पत आत्मतस्व को एक पूर्ण अखंड तन्त्र में निवेदनकर अखंड ज्ञानतत्त्व में विभोर हो जाता था। तभी साधक भगवद्धाम में प्रवेश करने का अधिकार लाम करता था अर्थात् Entrance पास करता था। इस स्थल में साधक-भाव की पूजा शोष हो जाती है और सिद्ध-भाव की पूजा प्रारम्भ होती है। अब-समर्पण-किया पूर्णतः साधित हो गई। जो कुछ भगवान के निकट से आया था वह फिर भगवान में जाकर लीन होगया। जल की तरंग जल में लीन हो गई, एक शान्त सुन्दर अखंड जलतत्त्व बाक़ी रह गया। न्यास के शेष मंत्र से हमें मालूम होता है कि भगवान सब भूतों में विराजमान हैं—सब जीवों को सेवा द्वारा प्रकृत पूजा का कार्य साधित हो जाता है। इसी से हम सम्भ सकते हैं कि हमारे भगवान हमारे सम्मुख आत्मा, आत्मीय-स्वजन अश्रीर बन्धु-बांघव रूप में समागत हैं।

कर्मफल अपित हो गया; अब साधक को आत्मभाव में पूर्णतया समाहित होकर उपलब्ध करने का सुयोग मिला कि उसका आत्मा भी अपना निजस्व नहीं है। तब साधक का आत्मा भगवान के करुणावल से आकृष्ट होकर उन्हों के महान स्वरूप में प्रत्यावर्त्तन करता है और तन्भयता लाभ करता है। याद रखना होगा 'लोलार्थं कल्पितं द्वैतमद्वैतादिष सुन्दरम्'। हमारे प्रेममय श्रीभगवान स्वरूपत: अखंड अद्वय तत्त्व होते हुए भी लोला के लिए अपने को बहु भाव में विभक्त किये हुए हैं। इस लीला में भी यह न भूलना होगा कि हमारा आत्मा उन्हीं का आत्मा है।

क्ष त्वद्ध्यानतोऽन्यन्न च चिन्तयानि
त्वत् कर्मतो वा करवाणि नान्यत्।
द्रव्याणि सर्वाणि च मे तवैव
त्वय्येव तेषां भवतु प्रयोगः ॥६०॥

त्वद्ध्यानतः अन्यत् च (तुम्हाराध्यान छोड़कर और कुछ) न चिन्तयानि (मैं चिन्ता न करूँ), त्वत्ं कर्मतः वा अन्यत् (तुम्हारा कर्मः छोड़कर स्त्रीर कोई कर्म ) न करवाणि (न कर्ल), मे सर्वाणि द्रव्याणि च (मेरे समस्त द्रव्य, मेरा जो कुछ है सब ) तव एव (तुम्हारा ही है) तथा एव (तुम्हारा ही हो ) तथा प्रयोगः भवतु (इनका प्रयोग होवे)।

इस अवस्था में साधक के मन में भगविचन्ता के अतिरिक्त और कोई चिन्ता नहीं आती; भगवत्-कार्य के अतिरिक्त अन्य कोई कार्य करने का सामर्थ्य नहीं होता । भगवान के सब द्रव्य, भगवान के सब तत्व, भगवान को समर्पण कर साधक साद्यिभूत स्व-स्वरूप में स्थिति लाभ करता है । यहाँ ब्रजगोपियों का 'तन्मनस्कास्तदालापास्तद्विचेष्टास्तदात्मिकाः' भाव उप-लब्ध करने की चेष्टा करनी चाहिए।

श्चात्मानमात्मीयगणांश्च बांधवान् याभिः क्रियाभिः परितोषयाम्यहम् । ताभिः सदैवेश्वर तृप्तिरस्तु ते ताभिस्तवैवाचनबुद्धिरस्तु मे ॥६१॥

श्रहं याभि: कियाभि: (मैं जिन कर्मों द्वारा) श्रात्मानं तथा एव श्रात्मीयगणान् बांबवान् च (श्रपने श्रात्मा को, श्रात्मीय जनों को एवं बान्ववों को) परितोषयामि (सन्तुष्ट करता हूँ) ईश्वर (हे जगदीश्वर) ताभि: (उन सब कर्मों द्वारा) सदा ते तृप्ति: श्रस्तु एव (सदा तुम्हारी तृप्ति होवे)। ताभि: (उन सब कर्मों द्वारा) तव एव श्रचने बुद्धि: में श्रस्तु (तुम्हारी पूजा कर रहा हूँ ऐसी मेरी बुद्धि हो)।

मैं और मेरे आत्मीय-स्वजन सब भगवान के जीवन्त विग्रह हैं। छोटे लड़कों के भीतर बाल-गोपाल रूप में, लड़िकयों के भीतर कुमारी भगवती रूप में, पित-पत्नी के भीतर भगवान के युगल रूप में, माँ-बाप के भीतर अन्नपूर्णा-विश्वनाथ रूप में हमारे प्रेममय श्रीभगवान लीलारत हैं। इनके लिए हम जो कुछ करते हैं वह सब शान्त-दास्य-सख्य-वात्सल्य-मधुरादि भाव द्वारा हमारे भगवान में अपित होकर प्रकृत पूजा में परिगत हो रहा

है—यह तत्त्व अन्तर में उपलब्ध करना चाहिए। हम इन सब विग्रहों द्वारा भगवान के विभिन्न रूपों का आवाहन करेंगे, ध्यान करेंगे, सेवा करेंगे। यही उपचार-समर्पण का प्रकृत तात्पर्य है।

ब्रह्मापेगां ब्रह्म हांच ब्रह्माग्नी ब्रह्मणा हुतम्। ब्रह्मेच तेन गन्तव्यं ब्रह्मकर्मसमाधिना ॥६२॥

अपर्णं ब्रह्म (अर्पण कर्म ब्रह्म है) हिनः ब्रह्म (अर्पण के द्रव्य घृतादि भी ब्रह्म हैं) ब्रह्माग्नी (ब्रह्मरूपी अग्नि में अर्थात् जिस अग्नि में हवन हो रहा है वह अग्नि भी ब्रह्म हैं) ब्रह्मणा हुतं (ब्रह्म द्वारा हुत हो रहा है अर्थात् हवन कर्त्ता भी ब्रह्म हैं) ब्रह्मकर्मसमाधिना (इस ब्रह्म यज्ञ अनुष्ठान द्वारा) तेन ब्रह्म एव गन्तव्यम् । हवनकारी ब्रह्म को हो प्राप्त होता है)।

भगवान ही लीला के निमित्त, द्रष्टा दश्य दर्शन, भोक्ता-भोग्य-भोजन रूप में, अपने को विभक्त कर समस्त कियाओं के कर्त्ता-कर्म-करण रूप में आत्म-प्रकाश करते हैं। वे ही सर्वस्व हैं, उनके श्रविरिक्त कोई नहीं है और कुछ नहीं हैं यहाँ यह तत्त्व श्रास्वाद करने की योग्यता लाभ होती है।

क्ष यद् यत् कृतं हृषीकेश तत् सर्वं न मया कृतम्। त्वया हतन्तु फलसुक् त्वमेव मधुसूदन॥ ३॥

हृषीकेश (हे हृषीकेश) यत् यत् कृतं (मेरे द्वारा जो कुछ किया गया है) तत् सर्वं मया न कृतं (वह सब मेरे द्वारा कृत नहीं हुआ अर्थात् तुम ही इन्द्रिय-अधिष्ठाता रूप में प्रेरणा देते हो) तु त्वयां कृतं (परन्तु तुम्हारे द्वारा कृत हुआ है) [अतएव] मधुसूदन (हे मधुसूदन) फल-भुक् त्वं एव (तुम्ही उसके फलभोक्ता हो)।

इतःपूर्वं प्राणबुद्धिदेहधर्माधिकारती जायत्-स्वप्न-प्रसुप्तावस्थासु मनसा वाचा हस्ताभ्यां पद्भ्यामुद्रेण शिश्ना यद् यत् स्मृतं यदुक्तं यत् कृतं तत् सर्वे ब्रह्मार्पणं भवतु स्वाहा ॥ ६४ ॥ इतः पूर्वं ( श्रव तक ) प्राग्य बुद्धि देह घर्मा धकारतः ( प्राग्य बुद्धि देह के धर्माधिकारवशतः ) जाग्रत्स्वप्नप्रमुसावस्थासु ( जाग्रत्स्वप्त-प्रमुस श्रवस्था में ) मनसा वाचा इस्ताभ्याम् पदभ्याम् उदरेण शिश्ना (मन, वाक्य, हाथ, पाँव, उदर श्रीर शिश्न द्वारा ) यत् यत् स्मृतं यत् उक्तं यत् कृतं ( जो कुछ चिन्तित, कथित श्रथवा कृतं हुश्रा है ) तत् सर्वं ( वह सव ) ब्रह्मपंगं भवतु स्वाहा ( ब्रह्म में श्रार्थित हो जाय )।

अर्थात् मेरे भीतर बैठे अन्तर्यामी भगवान ने सन किया है, मैं केवल

निमित्तमात्र हूँ, यह बोध सर्वदा मन में जाग्रत् रहे।

अ यत् करोमि यद्श्नामि यज्जुहोमि द्दामि यत्। यत्तपस्यामि गोविन्द् तत् करोमि त्वद्पणम् ॥६५॥

यत् करोमि ( मैं जो कुछ करता हूँ ) यत् अश्नामि ( जो कुछ खाता हूँ ) यत् जुहोमि ( जो कुछ दान करता हूँ ) यत् ददामि ( जो कुछ दान करता हूँ ) यत् ददामि ( जो कुछ दान करता हूँ ) यत् तपस्यामि ( जो कुछ तपस्या करता हूँ ) गोविन्द ( है गोविन्द ) तत् त्वदर्पण करोमि ( वह सब तुम्हीं में अप्रपण करता हूँ )।

हमारे द्वारा शरीर, मन और वचन से जो कर्म भी होते हैं उनके कर्ता स्वयं श्रीभगवान हैं, हम केवज्ञ निमित्तमात्र हैं—यह तत्त्व हुद्यंगम हो जाने पर साधक का समस्त कर्मफल भगवान में श्रिपित हो जाता है।

एतद्ञाद्किम् उपचारात्मकं सर्वं शोधियत्वा यद्मृतं संजातं तत् सर्वं परब्रह्मणि समपेणं भवतु स्वाहा ॥६६॥

एतत् ग्रन्नादिकम् (यह ग्रन्नादि) उपचारात्मकं (उपचारात्मक) सर्वं (सब द्रव्य) शोधियत्वा (शोधन कर) यत् ग्रमृतं संजातं (जो ग्रमृत उत्पन्न हुग्रा है) तत् सर्वं परब्रह्मिण् (वह सब परब्रह्ममें) समर्पणं भवतु स्वाहा (समर्पित होवे)।

भगवान श्रमृत के श्रितिरिक्त श्रीर कुछ नहीं खाते, इसलिए इमारे भीतर भुक्त द्रव्यादि कमशः रक्त, वीर्य, श्रोजः श्रीर श्रन्त में श्रमृत में परिण्त होते हैं; यही श्रमृत हमारे भगवान को प्राह्य है। इस परिण्ति के लिए हमारे भीतर के विभिन्न चकों में भुक्त द्रव्यादि का क्रमशः ग्राहुत होकर त्राति श्रलौकिक रूप से त्रमृत में परिण्ति लाभ करने की एक सुन्दर व्यवस्था है। यह व्यवस्था ही वास्तव में यज्ञाग्ति में त्राहुति देना है (Process of distillation)।

अ मयार्घते त्वच्चरणेऽयमात्मा प्रतीच्छ हे स्वस्य धनं स्वयं त्वम् । किंचित्रिजस्वं न हिं विद्यते मे यद्दीयते त्वच्चरणे मुकुन्द ॥६७॥

श्रयम् श्रात्मा (यह श्रात्मा ) मया (मेरे द्वारा ) त्वचरणे (तुम्हारे चरणों में ) श्रप्यंते (श्रपित हो रहा है )। हे (हे सर्वात्मन् ) त्वं स्वयं (तुम्हारे चरणों में ) स्वस्य धनं (श्रपने इस धन को ) प्रतीच्छ (श्रहण करो )। मुकुन्द (हे मुक्तिदाता ) त्वच्चरणे (तुम्हारे चरणों में ) यत् दीयते (को कुछ श्रपित हुश्रा है ) [ उसमें ] मे निजस्वं (मेरा निजस्व ) किंचित् न विद्यते हि (कुछ भी नहीं है )।

राब्दस्पशीदिभिस्ते प्रकृतिरिवरतां यां सपर्या विधत्ते तस्या मम्प्रहो मे भवतु हृदि सदा भक्तिभावश्च देव। तत् पूजायां ममापि प्रकृतिसहकृतो दीयतां मेऽधिकार-

स्वल्लीलायांच योगो मम भवतु सदा सुस्थिरस्वत्प्रसादात् ॥६०॥
प्रकृतिः (प्रकृति देवी, जगन्मयी माँ) शब्दस्पर्शादिभिः (शब्दस्पर्शादि द्वारा) श्रविरतां (निरन्तर) यां ते सपर्या विधन्ते (तुम्हारी जो विधि पूर्वेक पूजा कर रही हैं) तस्याः मे मर्मग्रहः भवतु (उसका मर्म सुक्ते उपलब्धिगोचर हो); देव (हे लीलामय परमात्मन्) मम श्रिप (मेरे भो) हृदि सदा मक्तिभावश्च (हृदय में भक्तिभाव सर्वदा) [विराजकरे ]; प्रकृतिसहकृतौ (प्रकृति देवी की संगति में) तत् पूजायां (उसल्या में) मे श्रिषकारः दीयतां (मुक्तको श्रिधकार प्रदान करो)। त्वत्प्रसादात् (तुम्हारे प्रसाद से) च त्वल्लीलायां मम सुस्थिरः योगः सदाः भवतु (तुम्हारी लीला में मेरा चित्त सर्वदा योजित रहे)।

इस समय साधक अपने देहादि को प्रकृति के अंशरूप में उपलब्ध

कर इस श्रंश के ऊपर भगवान ने जो कर्म निर्धारित किया है उस कर्म द्वारा अपने को प्रकृति की परम पुरुष को पूजा के सहायक रूप में उपलब्ध करता है। यहाँ वैष्णवों की ऋष्टकालीय लीला में सखी-मंजरीयों के ऊपर न्यस्त कर्मरहस्य चिन्तनीय है। प्रकृत पूजा करती हैं माँ प्रकृति देवी। शब्द-स्पर्शादि की सहायता से जिससे हमें पूर्ण परिएति, भगवत्-प्राप्ति, लाभ हो इस विषय माँ सर्वदा सचेष्ट हैं। समस्त विश्व, विश्व का विधान, हमारी भगवत्-प्राप्ति में सहाय है । इम संस्कारवशतः त्रज्ञानता के प्रभाव से माँ की इस चेष्टा में, माँ की इस पूजा में, बाधा देते हैं। माँ की इच्छा से अवगत होकर, माँ का विधान जानकर, माँ का विधान पालन कर यदि इस माँ के कार्य में सहाय हों तो माँ की प्रकृत पूजा साधित हो जायगी। माँ का प्रकाश, माँ की हवा, उन्हीं के सृष्ट दरवाज़े-खिड़कियों में से हमारे गृह में प्रवेश कर गृह को शुद्ध पवित्र ज्योतिर्मय करने में व्यस्त हैं। हम बुद्धि के दोष से अपने घर के दरवाज़े-खिड़िकयाँ बंदकर माँ की इच्छा में बाधा देते हैं। जिससे माँ की शक्ति, सौन्दर्य, माधुर्य हमारे सब तत्त्वों में अवाधित रूप से प्रवेश कर हमको माँ के सब गुणों श्रौर भावों से विभूषित करें, हमको मातृमय करें, इसकी चेष्टा ही हमारी पूजा है।

हृदासनमधिष्ठाय प्रसीद् मम पूजया

त्विय प्रीते हृषीकेश क्लेशः संचीयतेऽखिलः ॥६९॥

हृषीकेश (हे हृषीकेश) हृदासनम् श्रिष्ठाय (हृदयरूप श्रासन में श्रिष्ठान कर) मम पूजया प्रसीद (मेरी पूजा द्वारा प्रसन्न हो)। त्विया प्रीते श्रिष्ठालः क्लेशः (तुम्हारे प्रसन्न होने से समस्त क्लेश) संजीयते (सम्यक् रूप से ज्ञ्य हो जायँगे)।

उपचार समर्पण करते समय साधक देखता है कि भगवान ही उप-चार रूप में उसके सामने उपस्थित हैं; तत् पदार्थ स्वयं ऋखंडित ऋदय रूप में वर्तमान होते हुए भी उसके सामने विविध खंडित रूप में आकर उपस्थित हुए हैं और उसके भीतर जाकर फिर ऋखंड तत् रूप में पर्थ वसित हो रहे हैं। उपचार रूप में भी वे ही हैं, इन्द्रिय रूप में भी वे ही हैं, इमारे मन-बुद्धि-स्रात्मा रूप में भी वे ही हैं। वे मानों छिन्नमता रूप में अपने को छेदन कर स्रपना रक्त स्रपने स्राप ही पान कर रहे हैं। उपचार शोधन द्वारा "ब्रह्मार्पणं ब्रह्म इविः" श्लोक का मर्म हृद्यंगम हो जाने के बाद साधक अनुभव करता है कि भगवान ही सब रूपों में स्थापत हैं; वे सब उपचार ग्रहण कर, सब स्थात्मसात् कर, स्वयं तृत है। साधक को स्थव उनको भेंट देने का विचार करने की स्थावस्थकता नहीं रही। इस तत्त्वीपल्जिंव के परिणामस्वरूप साधक मुग्ध हो जाता है स्थीर सब तत्त्वों में भगवल्लीला स्थास्वाद करने की योग्यता लाभ करता है।

### प्रार्थना

उपचार-समर्पण के पर्चात साधक ऋपने प्रियतम का प्रसन्न मुख देख कर श्रानन्द में विभोर हो जाता है। भगवान मानों उसकी पूजा से तृत होकर उसे वर देने के इच्छुक हैं किन्तु भक्त क्या माँगे। बिना माँगे हुए जिन्होंने सब दे दिया, जिनके विचार में भूल नहीं, दया का श्रभाव नहीं, जो सबका श्रभाव पूरण किये विना रह नहीं सकते उनसे साधक श्रव क्या प्रार्थना करे। भगवान भी भक्त के लिए कुछ किये बिना नहीं रह सकते। तब भक्त भगवान का श्राग्रह देखकर कहता है—'हे भगवन्! लौकिक बन, जन, मान, प्रतिष्ठादि श्रव मुक्ते कुछ भी मांगने की इच्छा नहीं किन्तु तुम्हारा श्रादेश पूर्ण करने के लिए तुम से यह प्रार्थना करता हूँ कि:—

"(१) तुम्हारे चरणारिवन्द में मेरी अतन्य मिक और अहै तुक अनुराग सर्वदा रहे; मेरे मन में और कोई कामना उत्पन्न न हो।

(२) असत्य, अज्ञान और मृत्युमय जगत् से मुभको और सब जीवों को अपने सिचदानन्द धाम में प्रवेश करने का अधिकार दान करो।

(३) सर्वत्र सर्वेन्द्रिय द्वारा में तुम्हारा प्रियकार्य साधन कर सकूँ। बीव जगत् का समस्त दुख दूरकर उनका आनन्द विधान करो ; दुर्जन को सज्जन करो ; सज्जन शान्त ब्रौर बन्धनमुक्त होकर ब्रौर लोगों की मुक्ति की व्यवस्था करे।''

तत्र भगवान देखते हैं कि भक्त उनकी इच्छा के स्रतिरिक्त स्रौर कुछ नहीं माँगता। यही है प्रकृत निष्काम प्रार्थना। यही है पूर्ण म्रात्म-निवेदन एवं भगवदिच्छापूरण।

में अपने इहलोक और परलोक के लिए कुछ नहीं चाहता। बिना
माँगे जिन्होंने मुक्ते ये देह-इन्द्रिय-प्राण-मन-बुद्धि दिये हैं एवं इनकी तृति
और भोग की पूरी व्यवस्था की है, मेरा कोई अभाव नहीं रखा, मुक्ते
सुखी रखने में जो सर्वदा व्यस्त हैं, मुक्तको पूर्ण परिण्वित दान किये बिना—
अपने भाव से सम्पूर्णतः परिभावित किये बिना—जिनका निस्तार नहीं
उनसे अब और मैं क्या प्रार्थना कहाँ। तथापि हे भगवन ! यदि मेरे मुख
से तुम कुछ प्रार्थना सुनना चाहते तो मेरी यही प्रार्थना है कि सर्वत्र तुम्हारी
निग्द इच्छा—जिस हेतु तुमने यह प्रपंच रचा हैं—पूर्ण सफलता लाभ
करे ; तुम स्वयं तृत होकर मुक्ते तृति दान करो ; इस जगत् में तुम्हारा
स्वर्गराज्य आविर्भूत हो ; सर्व जीव का सर्वविध कल्याण हो ; सब
सुख में रहें।

क्ष श्रन्याभिलाषिताशून्या कृष्णसुखात्मिका हि या। श्रहेतुक्यव्यवहिता भक्तिर्मे दीयतां प्रभो॥७०॥

या (वह भक्ति) अन्याभिलाषिताश्रत्या (जिनमें भगवान को पाने की इच्छा के अतिरिक्त और कोई इच्छा नहीं है) कृष्ण सुलात्मिका हि (जिसमें कृष्ण को सुली करने की ही एकमात्र इच्छा है) अहेतुकी (जिसमें भगवान के अतिरिक्त और कोई पार्थनीय विषय नहीं है) अव्यवहिता (जिसमें कोई विच्छेद अथवा बाधा नहीं है) प्रभो (हे निग्रह-अन् इक्तों) में (मुभकों) भक्तिः (वहीं भक्ति) दीयतां (प्रदान करों)।

अर्थात् मैं तुम्हारे अतिरिक्त और कुछ भी जानने की या सोचने की इच्छा न करूँ। तुम्हारे प्रिय कार्य के अतिरिक्त और कोई कार्य करने में समर्थ न होऊँ।

न धनं न जनं न सुन्दरीं कवितां वा जगदीश कामये।

मम जन्मनि जन्मनीश्वरे भवताद् भक्तिरहैतुकी त्विय ॥७१॥

जगदीश (हे जगदीश) न धनं न जनं न सुन्दरीं किवतां वा कामये

(मैं धन, जन, सुन्दरी स्त्री, किवत्व शक्ति ये सब कुछ भी कामना न कहाँ।

मम जन्मनि जन्मनि ( मेरे जन्म जन्म में ) त्विय ईश्वरे ( तुम ईश्वर में )

श्रहेतुकी भक्ति: भवतात् (श्रहेतुकी भक्ति होवे)।

श्रर्थात्, हे जगदीश, मैं केवल तुम्हारे ऊपर श्रहेतुकी श्रचला भक्ति रखना चाहता हूँ।

क्ष विश्वानि देव सवितर्दुरितानि परासुव । यद्भद्रं तन्न त्रासुव ॥७२॥

देव सवित: (हे सवितृदेव) विश्वानि (सर्व प्रकार के) दुरितानि (अशुभ पाप) परासुव (नष्ट हों), यद् भद्रं (जो शुभ है, कल्यास्कर है) नः तत् आसुव (हमारे निकट वही अविभूत हो)।

श्रर्थात् जगत् में सब पाप दूर होकर भूलोक में तुम्हारा स्वर्ग-राज्य स्थापित हो।

कि ॐ श्रसतो मा सद्गमय, तमसो मा ज्योतिर्गमय मृत्योमीमृतं गमय श्राविरावीमें एधि । जद्र यत्ते दित्तणं मुखं तेन मां पाहि नित्यम् ॥७३॥

श्रमतः (श्रमत् से) मा (मुभको श्रर्थात् जगत् के समस्त जीवों को) सद् गमय (सत् में लेचलो), तमसः (श्रन्धकार से) मा (मुभको) श्रमृतं गमय (श्रमृत में लेचलो), श्राविः (हे स्वप्रकाश) श्रावीः मे एधि (मेरे ज्ञान नेत्र खोलकर मेरे निकट प्रकाशित हो) रह ( हे रुद्र ) यत् ते दिव्यां मुखं ( तुम्हारा जो कल्याणकारी वराभयप्रद मुख है ) तेन मां नित्यं पाहि ( उसके द्वारा सर्वदा मेरी रज्ञा करो )।

श्रर्थात् मुक्ते विषय-विष से श्रपने श्रानन्दधाम में लेचलो । मेरा श्रश्रान-श्रन्थकार दूर करो । हे प्रकाशस्त्ररूप, मेरे निकट चिर प्रकाशित रहो । कुपथ से रिच्त होते समय में दुम्हारे स्नेहावनत नेत्र देख सकूँ, इससे मुक्ते दंडभोग में कष्ट नहीं होगा । तुम जब श्रावश्यक । समक्तो तो चिकित्सक के भाँति, मुक्ते बचाने के लिए, मेरे फोड़े पर श्रस्त प्रयोग करना, मेरे लिए कठोर व्यवस्था करना किन्तु में उस समय भी तुम्हारी मंगलमय करुण स्नेहदृष्टि को देखकर शान्त रह सकूं । मेरा समस्त हताश भाव विलकुल दूर हो जाय ।

भद्रं कर्णेभिः शृगुयाम भद्रं चन्नुभिरवलोकयाम । भद्रं मनोभिश्चिन्तयाम भद्रं बाहुभिः साधयाम ॥७४॥

भद्रं ( मंगलमय वाणी ) कर्णेभिः ( कानों द्वारा ) श्रुणुयाम ( इम सुनें ) भद्रं ( मंगलमय दृश्य ) चत्तुभिः ( श्राखों द्वारा ) श्रवलोकयाम ( इम देखें ) मनोभिः ( मन द्वारा ) भद्रं ( श्रुभ ) चिन्तयाम ( चिन्ता करें ) बाहुभिः (हाथों द्वारा) भद्रं ( श्रुभ कर्म ) साधयाम (साधन करें)।

श्रथीत् में सर्वेन्द्रिय द्वारा श्रपने ह्वीकेश की, सर्वेन्द्रिय नियामक की, पूजा करना चाहता हूँ। 'ह्वीकेश ह्वीकेशसेवनं भक्तिरुत्तमा'। में समस्त शब्द-स्पर्श-रूप-रस-गन्धादि को तुम्हारा दान समभक्तर श्रादर सहित ग्रह्ण कर सकूं। में कभी भी किसी के व्यवहार से घैर्यच्युत न होजें श्रीर सबके लिए हृदय से कल्याण प्रार्थना करता रहूँ। जीव के हित साधन में मेरा जीवन उत्सर्गीकृत हो।

सर्वेऽत्र सुखिनः सन्तु सर्वे सन्तु निरामयाः।

सर्वे भद्राणि पश्यन्तु मा कश्चिद् दुःखमाप्नुयात् ॥७६॥ श्रत्र ( इस जगत में ) सर्वे सुखिनः सन्तु ( सब सुखी हों ), सर्वे विरामयाः सन्तु ( सब नीरोग हों ), सर्वे भद्राणि पश्यन्तु ( सब शुभ दर्शन करें), कश्चित् दुःखं मा आप्नुयात् (कोई भी दुःख को प्राप्त न हो)।

सर्वस्तरतु दुर्गाणि सर्वी भद्राणि पश्यतु । सर्वः सद्वुद्धिमाप्नोतु सर्वः सर्वत्र नन्दतु ॥ ७६ ॥

सर्वः दुर्गाणि तरतु ( सत्र विपद से उत्तीर्ण हों ), सर्वः भद्राणि पश्यतु

( सत्र मंगल दर्शन करें ), सर्वः सद्-बुद्धिम् आप्नोतु ( सत्र को सद्बुद्धि

पात हो ) सर्वः सर्वत्र नन्दतु ( सत्र सर्वत्र आनन्द करें )।

दुर्जनः सज्जनो भूयात् सज्जनः शान्तिमाष्त्रयात्। शान्तो मुच्येत बन्धेभ्यो मुक्तश्चान्यान् विमोचयेत्॥७०॥

दुर्जनः सज्जनः भ्यात् ( दुर्जन सज्जन हो जाये ), सज्जनः शान्तिम् श्राप्नुयात् ( सज्जन शान्ति लाभ करे ), शान्तः बन्धेभ्यः मुच्येत ( शान्त बन्धन से मुक्त हो जाय ), मुक्तः च श्रन्यान् विभोचयेत् ( श्रीर मुक्त दूसरो को बन्धनमुक्त करे )।

सुना जाता है कि भगवान बुद्ध किसी घर से चलते समय मन ही मन इस प्रकार का त्राशीर्वाद करते थे।

मेरे ज्ञान, प्रेम, भक्ति, शक्ति सब तुम्हारे प्रकाश हैं। मेरा ग्रहंकार मेरे श्रीर तुम्हारे बीच में सिर उठाकर, तुमको दक्कर, वृथाकर्नु त्वाभिमान के प्रभाव से स्वयं कर्त्ता बनकर, सब विकृत न करने पाय। मेरे सब कार्य, भाव श्रीर वचन द्वारा तुम्हारी महिमा कीर्त्तित हो। में श्रपना गौरव प्रकाशकर श्रपने को छोटा न करूँ। मैं तुम्हारी सन्तान हूँ, तुम्हारे प्रियक्कार्य साधन में नियुक्त हूँ—यह सब समभ सकें।

#### प्रणाम

प्रणाम के समय श्रानुभव करना चाहिए कि मेरा कुछ भी नहीं है, सब उनका है अर्थात् 'न मम'— मेरा कुछ नहीं है। मैं उनके हाथ का यंत्र हूँ, वे इस यंत्र के चालक हैं—यह उपलब्धकर साधक अपना पृथक अस्तित्व लोप कर देता है और भगवान में पूर्णरूप से तन्मयता लाभ करता है।

प्रणाम का अर्थ है 'पूर्णतः नत होना,' सब प्रकार की अहंता को, निज-सुख-स्युहा को, अपनी इच्छा को विसर्जन कर प्रणम्य के चरणों में आत्मनिवेदन करना—Total and Unconditional Surrender to the Will of God—भगविद्च्छा के आगे अपनी इच्छा को सम्पूर्णतः विना किसी शर्त्त के उत्सर्ग करना। माँगने को प्रवृत्ति रहने से प्रणाम सिद्ध नहीं होता।

प्रणाम उपासना की परिसमाप्ति सूचित करता है। सर्वप्रथम गुरु को ही प्रणाम करना त्रावश्यक है क्योंकि वे हो पथ-प्रदर्शक हैं। उनके प्रति कृतज्ञता प्रकट करना त्रीर त्रपने को उनके त्रनुगत समक्तना गुरु-प्रणाम का उद्देश्य है। पुरुषोत्तमभाव के स्फुरण के पश्चात् जब यह भाव हृदय में हृद्गमूल हो जाता है तब इसके स्वाभाविक परिणाम स्वरूप सर्वे व्यापी परब्रह्म का संधान मिलता है। सर्वव्यापी परब्रह्म को प्रणाम करने के बाद त्रीर कोई प्रणम्य बाक्षी नहीं रहता। यहीं प्रणाम का त्रवसान है।

गुरु-प्रणाम—"चराचर (स्थावर-जंगम) सृष्टि सम्ष्टिमाव में अखंड-मंडलरूप में प्रतिभासमान होती है। अतीत-अनागत-वर्तमान, दूर और निकट के सब देश एवं कार्य और कारणरूप में सब पदार्थ इसी मंडल के अन्तर्गत हैं। इसी का नाम विश्व है। जो कुछ है इसी में है इससे बाहर कुछ नहीं है। इस चराचर जगत को जो ओत-प्रोतरूप से व्याप्त किये हुए हैं वे ही चैतन्य अथवा बहा हैं। जो इस व्यापक चिन्मय सत्ता को हमारी अन्तर्द्धि के सम्मुख प्रकाशित कर देते हैं, जिनको कृपा से यह ब्रह्मपद प्रत्यत्व होता है—वे श्रीगुरु हैं। केवल गुरु निष्क्रिय हैं; गुदशक्ति श्रीगुरु के साथ अभिन्नरूप में वर्तमान रहे बिना गुरु जीवोद्धाररूप अनुग्रह-कार्य नहीं कर सकते। इसलिये केवल गुरु को प्रणाम न कर श्री-युक्त गुरु को प्रणाम करना विधेय है।" अ अ अखंडमंडलाकारं व्याप्तं येन चराचरम्। तत्पदं दर्शितं येन तस्मे श्रीगुरवे नमः॥७५॥

अखंडमंडलाकारं ( अखंडमंडलाकार में पूर्ण और ब्रह्मांडव्यापी सर्वभृत में पूर्णतः विराजमान ) येन चराचरम् व्याप्तम् ( जिनसे चराचर जगत् व्याप्त है अर्थात् जो चराचररूप में सब तत्त्वों में विराजमान रहते हुए भी तत्त्वातीत हैं ) तत्पदं ( भगवान के उस परम पद और उसकी प्राप्ति के उपाय को ) येन दर्शितम् ( जा दिला देते हैं ) तस्मै श्रीगुरवे नमः ( उन श्रीयुक्त गुरुदेव को नमस्कार )।

त्र्रथित त्रपनी ब्रह्ता दूरकर मैं उनको शरणापन्न हो गया। यहाँ मंडलाकार शब्द का तात्पर्य यह है:— वृत्त (circle) को मंडलाकार कहते हैं क्योंकि उसके केन्द्र (centre) से पिरिष (circumference) तक जितनी सरल रेलाएँ खींची जाँय सब समान होती हैं। हमारे इस चराचर ब्रह्मांड के केन्द्र में भगवान ब्रवस्थित हैं, वे सब विषय में पूर्ण हैं, उनसे जो ज्योति चारों तरफ फैली हुई है वह ब्रानन्त प्रसारित है इसिलिए समान है। ब्रात: ब्रह्मा एवं उनकी ज्योति से जो वस्तु बनेगी वह निश्चय मंडलाकार होगी।

% मन्नाथः श्रीजगन्नाथो मद्गुरुः श्रीजगद्गुरुः । ममात्मा सर्वभूतात्मा तस्मै श्रीगुरवे नमः ॥७६॥

मन्नाथ: (मेरे जो नाथ—ग्रर्थात् विधाता ग्रौर रज्ञाकर्ता हैं) श्रीजगन्नाथ: (वे श्रीजगन्नाथ हैं ग्रर्थात् समस्त जीवों के विधाता ग्रौर रज्ञाकर्ता हैं), मद्गुरु: (मेरे गुरु) श्रीजगद्गुरु: (समस्त जगत् के गुरु—ज्ञान-दाता हैं), ममात्मा (मेरा ग्रात्मा हीं) सर्वभृतात्मा (सब भूतों का ग्रात्मा—ग्रन्तर्यामी चालक—हैं) तस्में श्रीगुरवे नमः (उन गुरुदेव को नमस्कार)।

जिन गुरु के विषय में यह कहा गया है वे प्रत्येक जीव के गुरु हैं, समस्त जगत् के शानदाता-गुरु हैं। इसिलए मेरे गुरु श्रीर जगद्गुरु इन दोनों में कोई भेद नहीं। गुरुतत्व अखंड है—यह धारणा सर्वदा करनी होगी। जो सबके भीतर बैठे मुक्को और सबको पालन कर रहे हैं, जो सबके द्वारा मुक्को और सबको शिक्षा दे रहे हैं, जो मेरे और सबके भीतर एक ही आत्मरूप में अवस्थित हैं, मैं उन सर्वव्यापी ज्ञानधार आश्रयदाता गुरुदेव को नमस्कार करता हूँ। वे गुरु विश्वमय होते हुए भी विश्वातीत हैं, कर्म के नियन्ता होते हुए भी उदासीन हैं। वे अत्रात हैं । वे च्यर के अतीत हैं एवं अव्यासक्त अनुरागी, संसारी संसारत्यागी' हैं। वे च्यर के अतीत हैं एवं अच्या से भी उत्तम होने के कारण पुरुषोत्तम कहलाते हैं। हम उन्हीं पुरुषोत्तम को प्रणाम करते हैं। याद रखना होगा कि जितने विभूतिमत् पदार्थ हैं वे सभी हमारे इष्ट की मूर्ति हैं। जब तक हम समस्त विभूतिमत् पदार्थ हैं वे सभी हमारे इष्ट की मूर्ति हैं। जब तक हम समस्त विभूतिमत् पदार्थों को, यहाँ तक कि समस्त जीवों को, प्रणाम न कर सकेंगे जब तक हमारा प्रणाम सार्थक नहीं होगा।

#### क्ष सिद्यानन्दरूपाय कृष्णाय परमात्मने । नमो वेदान्तवेद्याय गुरवे ब्रह्मसाद्गिणे ॥ ५०॥

सचिदानन्दरूपाय (सचिदानन्दस्वरूप) कृष्णाय (चित्ताकर्षणकारी) परमात्मने (परमात्मस्वरूप) वेदान्तवेद्याय (वेदान्तवेद्य) ब्रह्मसाद्विणे (सात्तात् ब्रह्मस्वरूप, जिनको जानलेने से हम ब्रह्म का श्रास्तित्व स्वीकार करने को बाध्य होते हैं) गुरवे नमः (श्रीगुरुदेव को, ज्ञानदाता को, नमस्कार)।

अर्थात् उनकी विधातारूप में भक्ति कर उनके विधानानुकूल चलने को दृद्धपतिज्ञ होऊंगा।

अ कृष्णं स्मरामि ममैकवल्लभं, कृष्णं भजामि ममैकरत्तकम् । कृष्णं जपामि ममैकसाधनं, कृष्णं नमामि ममैकजीवनम् ॥ सर्वस्वं मे कृष्णचन्द्रो दयालुः, नान्यं जाने नैव जाने न जाने ॥८१॥ (३ बार) मम एकवल्लमं (मेरे एकमात्र प्रियतम ) कृष्णं स्मरामि (श्रीकृष्णं को स्मरणं करता हूँ ) मम एकर स्वकम् (मेरे एकमात्र रक्षंकं ) कृष्णं भंजामि (श्रीकृष्णं को भंजता हूँ ) मम एकसाधनं (मेरे एकमात्र साधनं ) कृष्णं जपामि (श्रीकृष्णं का नाम जपता हूँ ) मम एकजीवनम् (मेरे जीवन के एकमात्र पाधेय ) कृष्णं नमामि (श्रीकृष्णं को नमस्कार करता हूँ )। दयालुः कृष्णंचन्द्रः (परम दयालु श्रीकृष्णंचन्द्र ही ) में सर्वस्वं (मेरे यथासर्वस्व हैं ) अन्यं न जाने (श्रीकृष्णं के त्रितिरक्त में श्रीर किसी को नहीं जानता ) न एव जाने (मुक्ते स्त्रीर किसी को जानने की कोई ज्रूरत भी नहीं ) न जाने (श्रीर किसी को जानने की शक्ति भी नहीं है।)

वल्लमं—अर्थात् प्रिय । जिनको एकबार देख लेने से ही प्रीति किये बिना, आत्मसमपंग किये बिना, नहीं रहा जा सकता । रत्नकं — जो हमारे लिए समस्त प्रयोजनीय पदार्थों की व्यवस्था करते हैं (याथात्व्यतोऽर्थान् व्यद्धाच्छाश्वतीभ्यः समाभ्यः )। साधनं—जिनको प्राप्त करने के लिए उनको स्मरण करने के अतिरिक्त और किसी साधना की ज़रूरत नहीं होती । जीवनं—मेरे जीवनधारण के, मेरी चरम सार्थकता लाम के, जो एकमात्र लच्य ह ।

#### क्ष बृष्णाय वासुदेवाय हरसे परमात्मने । प्रणतक्लेशनाशाय गोविन्दाय नमोनमः ॥५२;। (३ बार )

[यहाँ हम अपने प्रियतम श्रीभगवान को ] कृष्णाय (रूप में, सौन्दर्य में, माधुर्य में, सर्वचित्ताकर्षक को ) वासुदेवाय (जो हमारे विशुद्ध चित्त में आत्मप्रकाश करने के लिए सचेष्ट हैं उन वासुदेव को ) हरये (जो अपने सौन्दर्य और माधुर्य से हमारा चित्त हरण कर हमको अपने पास ले जाने में तत्पर हैं उनको ) परमात्मने (जो परमात्मरूप में हमारे हृदय में अधिष्ठित हुए हमारे देहयन्त्र को चला रहे हैं उनको ) प्रणतक्लेशनाशाय (जो आश्रित भक्तों के समस्त क्लेश दूर करने के

लिए बेचैन हैं उनको ) गोविन्दाय ( जो हमारी इन्द्रियों को अपनी शक्ति से शक्तियुक्त कर, तद्भाव से परिभावित कर, हमारी सर्वेन्द्रिय द्वारा आस्वादित होने के लिए अचेष्ट हैं उनको ) नमः नमः ( बार बार प्रणाम करता हूँ )।

कृष्णाय—जिनके रूप श्रीर गुण से मुग्ध होकर उनको प्राप्त करने के लिए हम लुब्ध हो जाते हैं। वासुदेवाय—जिनको प्राप्त करने के लिए हमें श्रपने सब तत्त्वों को विशुद्ध सत्त्व में परिणत करना श्रावश्यक है। हरये—जिन्होंने श्रपने सौन्दर्य-माधुर्यादि गुणों से हमारे चित्त को ऐसा हरणा किया है कि श्रीर कुछ सोचने की चमता ही नहीं रही। परमात्मने जो हमारे प्रकृत चालक श्रन्तर्यामी हैं, जिनको देखने या सुनने के बाद साधक की इन्द्रियादि को श्रीर किसी तरफ जाने का सामर्थ्य नहीं रहता। अण्यतक्लेशनाशाय—जिनके नाम से सब दुःख निवृत्त हो जाते हैं। गोविन्दाय—जो हमारी प्रत्येक इन्द्रिय द्वारा श्रास्वादित हैं।

क्ष हे कृष्ण करुणासिन्धो दीनवन्धो जगत्पते।
गोपेश गोपिकाकान्त राधाकान्त नमोऽस्तु ते ॥ ५३॥ (३ बार)
हे कृष्ण (हे सर्वचित्ताकर्षक) करुणासिन्धों (हे दयासागर)
दीनवन्धों (हे अनाथ-शरण) जगत्पते (हे सम्पूर्ण जगत् के विधाता,
पालनकर्ता) गोपेश (हे गोपों के ईश्वर—सब जीवों के ईश्वर)
गोपिकाकान्त (मधुरभावापन भक्तों के वरणीय-रमणीय तस्व) राधाकान्त
(जो कृष्णसुक्षेकतात्पर्या कृष्णगतप्राणा श्रीराधिका के वल्लम हैं) ते

( तुमको ) नमः श्रस्तु ( मेरा नमस्कार हो )।

श्रर्थात् मेरा तन-मन-धन तुम्हारे प्रीति-सम्पादन में, तुम्हारे प्रियकार्य साधन में, नियुक्त रहे । याद रखना होगा कि गोपी श्रथवा राधातत्त्व केवल स्त्री-देह में सीमाबद्ध नहीं हैं । जो साधक कृष्णमुखैकतात्पर्य है, जो भगवत्-भाव का रचाकर्ता श्रीर सहायक है, वही गोपी है । 'गोपायित श्रात्मानं परमा-दमानं या सा गोपी' । जिस साधक के मीतर श्राश्रयतत्त्व का पूर्ण विकास

साधित होता है, जो साधक जीवन का पूर्ण आदर्श है, वही श्रीराघा है। 'कृष्णमयी कृष्ण जार अन्तरे बाहिरे। जाहाँ जाहाँ नेत्र पड़े ताहाँ कृष्ण स्फुरे'।। जिनको आश्रय कर श्रीकृष्ण पूर्णतया आत्मप्रकाश करने में, लीलारस विस्तार करने में, समर्थ हैं—वे ही श्रीराघा हैं (Perfect medium for the manifestation of God)।

क्षि श्रीकृष्ण गोविन्द हरे मुरारे । हे नाथ नाराय**ण** वासुदेव ॥ ८४॥ (३ बार )

श्रीकृष्ण (तुम सर्वचित्ताकर्षक हो ) गोविन्द (तुम इन्द्रियों के चालक एवं इन्द्रियों द्वारा श्रास्वाद्य हो ) हरे (तुम श्रपने माधुर्य से जीव का चित्त हरण करते हो ) मुरारे (तुम जीव के शातुश्रों के विनाशकारी हो, मगवत्पाप्ति की सब बाघा दूर कर जीव की भगवत्-प्राप्ति में सहायक हो ) हे नाथ (तुम जीव के यथासर्वस्व हो ) हे नारायण (तुम जीव के एकमात्र श्राश्रय हो ) हे वासुदेव (तुम जीव के विशुद्ध चित्त में आविभूत होकर उसका जीवन सार्थक करते हो ) [तुम को नमस्कार]।

पूजा के समय असीम भगवान को अपनी घारणा की सुविधा के लिए ससीम इष्ट में आवाहन कर, पूजा कर, फिर उनका सीमाबद्ध भाव दूर कर उनको असीम भाव में उपलब्ध करने की व्यवस्था की गई है। जिससे कोई भूल से भगवत्तत्व को अपने इष्ट में सीमाबद्धकर साम्प्रदायिक भाव की सृष्टि न कर बैठे इसलिए सबको अपने इष्ट का सर्वव्यापी भाव हृदयंगम करने की, सब भूतों में उनका दर्शन करने की, सब भूतों में उनकी उपलब्धि करने की चेष्टा की गई है। इसी कारण सम्भवता महाप्रभु श्रीगौरांगदेव तीर्थभ्रमण के बहाने सब सम्प्रदायों के मन्दिरों में इष्टदर्शन और इष्ट का गुणानुकीर्त्म करते धूमते थे।

क्ष यस्त्वां पश्यति सर्वेत्र सर्वेच त्विय पश्यति । वासुदेवः सर्वमिति यः पश्यति स पश्यति ॥५५॥ ( ३ बार ) यः (जो) त्वां (हमको) सर्वत्र (सब भूतों में) पश्यित (देखता है) सब च ( ब्रोर सब कुछ ) त्विय (तुम में ) पश्यित (देखता है ), यः (जो) वासुदेवः सव इति (सब कुछ एकमात्र वासुदेव ही हैं—इस प्रकार ) पश्यित (देखता है ) सः पश्यित (वही प्रकृतरूप में देखता है अर्थात् उसी का दर्शन सार्थक है )।

जिस श्रहं-बुद्धि ने श्रखंड तत्त्व की खंडितरूप में बोध कराके समस्त ग्रनर्थ की सृष्टि करी थी उस श्रहं-तत्त्व के सम्पूर्णतः दूर हो जाने के कारण साधक सर्वत्र भगवद्दर्शन कर एक श्रखंड श्रद्धय तत्त्व में निमज्जित

हो।जाता है।

"इस स्थल में सर्वत्र श्रात्मदर्शन एवं तदनन्तर श्रात्मा में सर्व दर्शन निर्देश किया गया है। सर्वत्र ब्रात्मदर्शन पहले होता है। सब भतों में श्रात्मदर्शन के साथ सब भूतों का दर्शन भी होता है। यह सर्व दर्शन ही भेद-दर्शन है श्रीर श्रात्मदर्शन श्रभेद-दर्शन है। बाह्यचतु की सहायता से घट-वृद्ध-मनुष्य त्रादि का दर्शन त्रीर त्रान्तर्देष्टि के द्वारा आत्मदर्शन सिद्ध होता है। बहिर्देष्टि एवं अन्तर्देष्टि दोनों खुली होने से सब भूतों में स्रात्मदर्शन होता है। बहिर्दृष्टि किंचित स्रन्तर्मुखी हुए बिना अन्तर्रेष्टि नहीं खुलती । बहिर्रेष्टि जितनी अन्तर्मुखी होगी अन्तर्रेष्टि उतनी ही जागरित होगी । बहिर्देष्टि पूर्ण निरुद्ध हो जाने पर पूर्ण स्नात्मदर्शन— शब चैतन्यरूपी त्रात्मा का दर्शन—होता है। इस त्रवस्था में केवल श्रात्मदर्शन ही होगा । ये विशुद्ध चैतन्य हैं । बाह्यदर्शन का संस्कार भोग या ज्ञान द्वारा चीए हो जाने पर एकमात्र स्नात्मदर्शन ही रहजाता है। यह निर्विकल्प दर्शन है। इस ज्ञान का भी निरोध हो जाने पर स्नात्मस्वरूप में स्थितिलाभ होती है, तब ब्रात्मदर्शन भी नहीं होता। ब्रातएव, सर्वत्र स्रात्मदर्शन से शुद्ध त्रात्मदर्शन उदित होता है श्रीर चरमावस्था में वह भी नहीं रहता । आतमा में सर्वदर्शन तब किस प्रकार होगा क्योंकि इन्द्रियाँ तो निरुद्ध हो गईं।

रहस्यविद् इन्द्रियों का निरोध नहीं करते — निरोध करने की इच्छा भी नहीं करते । इन्द्रियों की मिलिनता दूर कर उनको चिच्छिकिरूप में परिणत करने की चेष्टा करते हैं। इस से इन्द्रियों का दोष कट जाता है किन्तु उनका वैशिष्ट्य ग्रथवा गुण रह जाता है। शुद्ध इन्द्रियों की निवृत्ति कभी नहीं होती। नित्य लीला में भी शुद्ध इन्द्रियों का कार्य देखा जाता है। अन्तर्देष्टि जैसी सत्य है बहिर्देष्टि भी वैसी ही सत्य है, मिण्या केवल आगन्तुक मिलिनता है। अन्तर्देष्टि में जो एक हैं बहिर्देष्टि में वे ही अनन्त हैं। एक ही अनन्त हैं; अनन्त ही एक हैं। इसमें कोई मिथ्या नहीं। इन्द्रियाँ शुद्ध हों तो वृत्तिहीन नहीं होना पड़ता । शुद्ध वृत्ति चिन्मय है । इस स्रवस्था में आतमा में सर्वभूत दर्शन होता है क्योंकि सर्वभूत आतमा की ही चिच्छिक्ति का खेल हैं; 'सर्वं खिल्वदं ब्रह्म' एवं 'सर्वंच मिय पश्यति" — एक ही अवस्था की अनुभूति नहीं हैं। प्रथम अनुभूति में इदं-रूप में प्रतीति रहती है। यह श्रसंस्कृत इन्द्रियों के वृत्तिजन्य ज्ञान के साथ उदित होती है। ब्रह्म शानाभास का निद्रशन है। द्वितीय अनुभूति, आत्मसाचात्कार के पश्चात्, विशुद्धचैतन्यरूप में, विशुद्धचिच्छतिरूप में, श्रनन्त वैचित्र्य का साचात्कार है। यह त्रात्मा द्वारा त्रात्मा का ही साचात्कार है। एक अपने को ही बहुरूप में देखते हैं, इदं-रूप में नहीं, आतम-रूप में। भगवदर्शन के पूर्व जो जगत् दिखाई देता है वह प्राकृत जगत् है। भगवहर्शन के पश्चात् जो जगत् दिखाई देता है वह ग्राप्राकृत धामस्थित जगत् है। इसको जगत् नहीं कहा जाता, यह श्रात्मा का घनीभूत अप्राकृत धाम त्रौर परिकरतत्त्व सहित दृश्यतत्त्व है।"

श्रीराधा कृष्णदर्शन के परचात् जो कुछ देखती थीं वह सब कृष्णमय दिखाई देता था— "जाहाँ याहाँ नेत्र पड़े ताहाँ कृष्ण स्फुरे।" "यो मां पश्यित सर्वत्र" में हम 'नेति नेति' साधना का प्रभाव, सोने को तपाकर खोट दूर करने की विधि, मूलाधार से सहसार की श्रोर ऊपर उठने की व्यवस्था देखते हैं। "सर्वत्व मिथ पश्यिति" में हम खरे सोने की विविध विभूति की, परिकर श्रीर धामादि की, श्रप्राकृत लीला श्रास्वाद करने की योग्यता लाभ करते हैं।

% ॐ यो देवोऽग्नौ योऽप्सु यो विश्वं भुवनमाविवेश ।
य द्योषिषु यो वनस्पतिषु तस्मै देवाय नमो नमः ॥५६॥
यः देवः द्राग्नौ (जो देवता द्राग्न में हैं) यः द्राप्सु (जो जल में हैं) यः विश्वं भुवनम् द्राविवेश (जो विश्वभुवन को व्याप्त किये हुए हैं ) यः द्रोषिष्यु (जो द्रोषिष में हैं) यः वनस्पतिषु (जो वनस्पति में हैं) तस्मै देवाय नमः नमः (उन देवता को बार बार नमस्कार करता हूँ)।

श्रर्थात् जीवजगत् को श्रीभगवान की मूर्ति जानकर मैं सब के भीतर उनका दर्शन, ध्यान श्रीर सेवा करने की चेष्टा करता हूँ —मैं सबके श्रागे नत हूँ।

क्ष ॐ यस्मिन् सर्वे यतः सर्वः यः सर्वः सर्वतश्च यः । यश्च सर्वमयो देवस्तस्मै सर्वोत्मने नमः ॥८७॥

यश्मिन् सर्वे (जिनमें सब हैं) यत: सर्वे (जिनसे सब हैं) यः सर्वे (जो सब हैं) सर्वत: च य: (श्रीर जो सर्वत्र हैं) यः च सर्वमयः देवः (श्रीर जो सर्वत्र ने नमः (उन सर्वात्मा श्रीभगवान को नमस्कार)।

श्रर्थात् जो स्वरूपतः श्रिविभक्त होते हुए भी सब विभक्तियों में विभक्त श्रीर लीलारत हैं उन लीलामय की श्रिवन्त लीला द्वारा हम उनके श्रखंड श्रिद्धय ज्ञान-स्वरूप को श्रास्वाद करने की चेष्टा करते हैं।

खं वायुमिन सिललं महींच ज्योतींषि सत्त्वानि दिशो द्रुमादीन्। सिरित्समुद्रांश्च हरेः शरीरं यत् किंच भूतं प्रणमेदनन्यः ॥==॥ खं ( त्राकाश ) वायुं ( वायु ) श्रिग्न ( त्राग्न ) सिललं ( जल ) महीं च ( एवं पृथ्वी ) ज्योतींषि ( सव ज्योतिर्मय पदार्थ ) सत्वानि ( समस्त प्राणी ) दिशः ( सव दिशाएँ ) द्रुमादीन् ( वृद्धादि ) सरित्-समुद्रान् च ( नदी समुद्र श्रादि ) यत् किंच भूतं ( श्रीर जो कुछ है तत् समुद्रय को ) हरेः शरीरं ( श्रीहरि की विभूति या ग्रंश है ) श्रनन्यः (श्रन्य कुछ नहीं है—ऐसा मन में निश्चयकर ) प्रणमेत् ( विधिपूर्वक प्रणाम करता हूँ )। श्रर्थात् जीव-जगत् को परमात्मा की मूर्त्तं मानकर सबके निकट नत रहना चाहिए।

अवकाश हो तो श्रीमूर्तिदर्शन के श्लोक जो पीछे दिये गये हैं इस स्थल में पाठ कर लिये जाँय।

स्तनन्धयानां स्तनदुग्धपाने मधुत्रतानां मकरन्द्पाने। दाने दयालोरथ भक्तगाने पश्यामि मूर्तिं करुणामयीं ते ॥ ६॥ स्तनन्धयानां (दूष पीनेवाले बच्चों को) स्तनदुग्धपाने (मातृस्तन-दुग्ध पीते देखकर) मधुत्रतानां मकरन्दपाने (भ्रमर ग्रादि को पुष्पीं का मकरन्द पान करते देखकर) दयालो: दाने (दयालु व्यक्ति को दान करते देखकर) ग्रथ भक्तगाने (ग्रीर भगवद्भक्तों को श्रीभगवान का नाम गान करते देखकर) ते करुणामयीं मूर्तिं पश्यामि (तुम्हारी करुणामयीं मूर्तिं को मैं देखता हूँ)।

वनस्पतौ भूभृति निर्भा रे वा कूले समुद्रस्य सरित्तटे वा।
यत्रैव चित्ते समुद्रेति भक्तिस्तत्रेव पश्यामि तवैव मृत्तिम् ॥६०॥
वनस्पतौ भूभृति निर्भारे वा (वनस्पति, पर्वत अथवा भरने में)
समुद्रस्य कूले (समुद्र के किनारे) सरित्तटे वा (अथवा नदीतट भें)
यत्र एव (और जहाँ भी) चित्ते भक्तिः समुदेति (चित्त में भक्तिका
आविर्भाव होता है) तत्र एव (वहाँ ही) तव एव मूर्ति पश्यामि (तुम्हारो
मूर्त्ति देखता हूँ)।

त्र्यात् भगवान सर्वभूत में विराजमान हैं; चित्त शुद्ध त्रौर शान्त होने से उनका दर्शन लाभ हो जाता है। जगत्-सृष्टि त्रात्मप्रकाश के लिए हैं। जगत् का सब सौन्दर्य, माधुर्य त्रौर त्र्यानन्द उन्हीं परम सुन्दर के विभिन्न गुण श्रौर विभिन्न भाव के त्रात्मप्रकाश हैं। इसी प्रकाश के भीतर से हमें मूल प्रस्रवण की त्रोर जाना होगा। मूर्ति त्रवलम्बन कर हम त्र्यमूर्त्त की तरफ जायँगे। पृथिवी का सौन्दर्य हमें परम सुन्दर की याद दिलाकर परम सुन्दर की त्रोर ले जायगा। तभी सृष्टि के भीतर स्रष्टा को जानने का त्रौर प्राप्त करने का त्रिधिकार लाभ होगा।

अनमस्ते नमस्ते विभो विश्वमूर्ती, नमस्ते नमस्ते हरेऽचिन्त्यशक्ते। नमस्ते नमस्तेऽखिलाश्चयसिन्धो, महादेव शम्भो नमस्ते नमस्ते॥६१॥

विभो विश्वमूर्ते ( हे विभो, हे विश्वरूपधारी ) ते नमः ते नमः ( तुमको बारंबार नमस्कार ) हरे ( हे चित्तहरणकारी हरि ) अचित्त्यशक्ते ( हे अचित्तनीय शक्तिमान् पुरुष ) ते नमः ते नमः ( तुमको बारंबार नमस्कार ) अखिलाश्चर्यसिन्धो ( हे सर्व आश्चर्य के समुद्र ) ते नमः ते नमः ( तुमको बारंबार नमः ( तुमको बारंबार नमस्कार ) महादेव शम्भो ( हे महादेव, हे मंगल-विधानकारी ) ते नमः ते नमः ( तुमको बारंबार नमस्कार )।

जो भगवान भुवनमोहन रूप में हमारे सामने उपस्थित हैं, जिनकी सौन्दर्य माधुर्यादि शक्ति ने हमारे चित्त को सम्पूर्णतः हरण कर लिया है, जिनकी कृपा से श्रसम्भव भी सम्भव हो जाता है, ऐसे देवादिदेव परम दयालु प्रेममय भगवान के चरणों में हमारा बारंबार नमस्कार।

साधक पहले सर्वभूत में भगवहर्शन लाभ करता है। इसके बाद समाधियोग द्वारा त्रपने सब तत्वों में भगवान के सब तत्त्व अनुभव कर, अपने भीतर इष्ट को विसर्जन कर, इष्टमय हो जाने पर, भीतर और बाहर का एकत्व स्थापन हो जाने के फलस्वरूप, साधक एक अखंड अद्वेत तस्व में प्रतिष्ठित हो जाता है। तत्पश्चात् यह अखंड तस्व मानो लीला के हेतु अश्राकृत धाम-परिकररूप में प्रकाशित होता है। तब भगवान के भीतर अश्राकृत जीव-जगत् का आत्मप्रकाशरूप लीलारस उपलब्ध कर साधक स्वयं भी उस लीला में योगदान करता है।

इस पूजा में हमें तीन तत्त्व उपलब्ध करने का सुयोग मिला। प्रथम इष्ट का आवाहन, दितीय इष्टभाव में स्थिति, तृतीय इष्ट का विसर्जन। असीम तत्त्व अव्यक्त, श्रिचन्य एवं जीव की धारणा के अतीत हैं; उनको जानने के लिए, प्राप्त करने के लिए, हम ससीम इष्ट के भीतर, पुरुषोत्तम तत्त्व के भीतर, उनका आवाहन करते हैं। तब असीम तत्त्व अपने सब भाव ससीम देह में धारणा कर ससीम देह में हमारे निकट उपस्थित होते हैं। तदनन्तर उस ससीम देह में असीम की पूजादि साधन के फलस्वरूप वे इष्ट अपने ससीम भाव सहित मानो हमारे भीतर विसर्जित होते हैं। इस विसर्जन किया के द्वारा हम इष्ट का तादाहम्य-भाव लाभकर इष्ट का प्रकृत असीम भाव उपलब्ध करने का सुयोग पाते हैं। ससीम आते हैं असीम से असीम भाव लेकर। जब आते हैं तभी हम उनके भीतर असीम को आस्वाद करने का सुयोग पाते हैं। इसके बाद ससीम को असीम में मिलाकर हम एक अखंड, अहुय, अनन्त, असीम भाव में निमिण्जित हो जाते हैं।

इष्ट को विसर्जन किया जाता है ज्ञान-गंगा में। ससीम पुरुषोत्तम को असीम तत्त्व से आवाहन करके ले आते हैं। विसर्जन के फलस्वरूप इष्ट को अपने भीतर के प्रत्येक तत्त्व में अनुभवकर, स्वयं इष्टमय होकर, हम भी इष्ट के सहित असीम अखंड तत्त्व में निमज्जित हो जाते हैं। याद रखना होगा कि इष्ट का ध्यान करने का अर्थ ही है इष्ट के प्रत्येक तत्त्व को अपने अनुरूप तत्त्वों में चिन्तनकर अपने सब तत्त्वों को इष्ट भाव से परिभावित करना। मनुष्य जैसा सोचता है उसमें तन्मयता लाम कर

वैसा ही हो जाता है। इष्ट का ध्यान करते करते हमारे भीतर के सब तत्त्व, लोह-चुम्बक स्पर्श की भांति, इष्टमय हो जाते हैं। जनश्रुति है कि मृग के बच्चे का चिन्तन करते करते एक साधक मृगमय हो गया था। हम इष्ट का ध्यान करने से इष्टमय हो जाते हैं। जैसे कमला के रोगी को सब पदार्थ पीले दिखाई देते हैं इसी प्रकार इष्टमय साधक को जगत् इष्टमय स्थानमब होता है। 'जाहाँ जाहाँ नेत्र पढ़े ताहाँ कुल्ए स्फुरे'।

श्चन्तः प्रसुप्तस्य तवैव तत्त्विमष्टे समारोध्य प्रपूजितंच ।
दृष्ट्वा पूजान्ते वपुषि स्वकीये विसर्जनात् प्राप्तं तादात्म्यरूपम् ॥६६॥

श्चनः प्रमुतस्य तव तत्त्वं (भीतर मुत भाव में श्चवस्थित तुम्हारे तत्त्व को) इष्टे समारोप्य (श्चपनी इष्ट मूर्त्त में सर्वतः श्चारोप कर) प्रपूजितं च एवं (ध्यान-धारणा की सहायता से वहाँ इष्ट का स्वरूप उपलब्ध कर—इष्टमय होकर) पूजान्ते (पूजा के श्चन्त में) स्वकीये वपुषि दृष्ट्वा (श्चपनी देह के प्रत्येक तत्त्व में उनका रूप श्चीर तत्त्व साद्यात्कार कर) विसर्जनात् (श्चानगंगा में विसर्जन के फलस्वरूव) तादात्म्यरूपं प्राप्त (तादात्म्यरूप प्राप्त किया श्चर्थात् में मानो इष्टमय हो गया)।

श्रपने सब तत्त्वों में श्रवस्थित श्रीभगवान को जानने के लिए पहले उनको शास्त्र, गुरु एवं विवेक की सहायता से इष्ट-मूर्ति में श्रारोप किया गया; तब इष्टमूर्ति हमारे देह के भीतर श्रवस्थित चिन्मय श्रीभगवान की जीवन्त विग्रह हो गई। इसके बाद उस सम्मुखस्थ इष्टमूर्ति में भगवान के पक्टत रूप श्रीर गुणादि का ध्यान करने से मैं ऐसा तन्मय हो गया कि मेरा श्रस्तित्व श्रनेकांश लोप हो गया श्रर्थात् में इष्टमय हो गया। इष्ट् बस्तुतः समष्टिगत भगवत्-मूर्ति हैं। श्रपने भीतर उनकी श्रनुभूति की चरमावस्था में मैं श्रपना व्यष्टि-भाव परित्याग कर समष्टिगत पूर्ण-सत्ता में इब गया। चिकित्सा-विद्या प्राप्त करने के लिए देह-तत्त्व का ज्ञान श्रपरि-हार्य है। देह-तत्त्व की उपलब्धि के लिए पहले एक श्रुष्क नरकंकाल की सहायता लेनी पड़ती है। उसकी श्रस्थियों के ज्ञान से हम श्रपनी देह की स्रित्ययों का ज्ञान लाभ करते हैं। फिर उन श्रित्थयों में उनके मांस पेशी-स्नायु एवं उनके कार्य-कलाप के चिन्तन से हम यह श्राभास लाभ करते हैं कि वे श्रित्थयाँ जीवित नर में किस प्रकार होंगी। इस किया का नाम है प्राण-प्रतिष्ठा। प्रतिमा में मिटी के प्रलेपादि द्वारा हमारा प्राण-प्रतिष्ठा का कार्य श्रंशतः साधित होता है। तत्पश्चात् ध्यान द्वारा श्रनुभव करना चाहिए कि यह मूर्ति श्रादर्श मानव की मूर्ति है; श्रादर्श पुरुषोत्तम इसके भीतर जागरित-वोधित होकर हमारे सामने जीवन्त रूप में प्रकटित हैं। तभी हमारा बोधन-कार्य साधित होगा। इसके बाद पूजा की सहायता से, धारणा-ध्यान-समाधि की सहायता से, उस पुरुषोत्तम विश्रह को श्रादमिवदेन कर, श्रपना पृथक् श्रस्तित्व लोप कर, उसमें तन्मय हो जाने से श्रनुभव में श्रायेगा कि वे विश्रहस्थ पुरुषोत्तम मानो हमारी इस देह में प्रकट हो रहे हैं। उनके पूर्ण विकास से हम सम्पूर्णतः हष्टमय हो जाते हैं। तब बाहर की मूर्ति का ध्यान भी नहीं रहता। इसी का नाम है "विसर्जनात् प्राप्तं तादात्म्यरूपं"।

साधक पहले 'नेति नेति' साधना के द्वारा वैखरी, मध्यमा श्रीर पर्यन्ती श्रावरण भेद कर श्रात्मदर्शन लाभ करता है। इसके बाद कुछ समय इस श्रात्मभाव में स्थित रहकर, स्वरूपराक्ति के वैभव-रूप श्रात्ना के भीतर श्रप्राकृत धामतत्त्व, परिकरतत्त्व, श्रप्राकृत जीव-जगत्तत्व श्रास्वाद करने का सुयोग पाकर भगवान के लीला-सागर में डूब जाता है।

यहाँ तक विचार करके अपना पृथक अस्तित्व धीरे धीरे भूल जाने की चेष्टा की जाती है। तब मेदमाव दूर होकर एक अमेदमाव प्रस्फुटित होने लगता है। तब समफ में आता है कि इस पार और उस पार सभी पूर्ण-स्वरूप है। पूर्ण में जो कुछ अपित होता है वह भी पूर्ण है, पूर्ण से जो कुछ पृथक कृत होता है वह भी पूर्ण है, जो कुछ अवशिष्ट रह जाता है वह भी पूर्ण है, जो कुछ निर्मत होता है वह भी पूर्ण है। पूर्ण के राज्य में योग का फल भी पूर्ण है और वियोग का फल भी पूर्ण है। उसमें

त्राविर्माव श्रीर तिरोमाव, उत्थान श्रीर पतन, सुख श्रीर दुख, दूर श्रीर निकट, श्रतीत श्रीर श्रनागत सर्वत्र श्रखंड भाव में पूर्णतया विराजित हैं। इस पूर्ण भाव की स्वाभाविक स्फूर्ति है सर्वत्र श्रपनी श्रानन्दधारा को प्रत्यत्त करना। प्रकृति के सौन्दर्थ में, वायु के प्रवाह में, सूर्य की किरण में, चन्द्र के श्रालोक में, मनुष्य के कर्म श्रीर भाव में, समस्त व्यापार में, एक श्रसीम श्रनन्त महानन्द की तरंग खेल रही है। इस चिदानन्दमय नित्य-लोला-निकेतन में श्रपने श्रापको प्रतिष्ठित श्रनुभव करना होगा।

# अ पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात् पूर्णमुदच्यते। पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यते॥६३॥

श्रदः पूर्णम् ( जो दूर दिखाई देता है वह पूर्ण है ) इदं पूर्णम् ( जो समीप उपस्थित है वह भी पूर्ण है ) पूर्णात् पूर्णम् श्रादाय ( पूर्ण से पूर्ण के पृथक्कृत हो जाने पर ) पूर्णम् एव श्रवशिष्यते ( जो बाक्की रह जाता है वह भी पूर्ण है )।

जो पूर्ण है वह कभी देश-काल पात्र द्वारा खंडित नहीं हो सकता। जन उसके अतिरिक्त और न स्थान है, न काल है, न पात्र है तो उसको कौन खंडित करेगा ? किसके द्वारा वह खंडित होगा ? खंडांशों के बीच में अवकाश कहाँ से आयेगा ? अखंड पूर्ण कभी खंडित नहीं हो सकता। हम अज्ञानतावश जन उसको खंडित सममते हैं तो वह खंडन केवल हमारी कल्पनामात्र है, एक छाया अथवा प्रतिविम्बमात्र है। प्रतिविम्ब विम्न को ही छाया है। विम्न का पूर्णत्व भी उसमें प्रतिविम्बाकार रूप में वर्तमान है। अतएव वह (छाया) भी पूर्ण है। प्रतिविम्न द्वारा विम्न का कोई अंग होन नहीं होता; सुतरां प्रतिविम्नित होकर भी विम्न का पूर्णत्व स्थिर रहता है। इसीलिए शंकर ने कहा है "अखंडं खंड्यते कथम्।" यहाँ छिनमस्ता-तत्त्व, अविभक्त का विभक्त तत्त्व, आस्वादनीय है। याद रखना होगा कि स्वरूपत: अविभक्त पूर्ण को खंडित नहीं किया

जा सकता। हम बुद्धि के दोष से अथवा संस्कारवशत: जब उसको खंडित समक्ति हैं तो उसका अस्तित्व हमारे संस्कार और अज्ञानता पर ही निर्भर करना है। वास्तव में नित्य ग्रखंड तत्त्व सर्वदा ग्रखंड रूप में ही अवस्थान करता है। इस अवस्था में साधक जिस ग्रखंड आनन्दसागर में डूब जाता है वह वाक्य-मन के अगोचर है; उसको भाषा में प्रकाश करने की चेष्टा करने से ही भाषा का सीमाबद्ध भाव असीम को सीमाबद्ध कर देता है।

# श्रुहो निमग्नस्तवरूपसिन्धौ पश्यामि नान्तं न च मध्यमादिम् । श्रुवाक् च निःस्पन्दतरो विमृदः कुत्रास्मि कोऽस्मीति न वेद्या देव ॥६४॥

त्रहो (त्रहा—हा) तव रूपिसन्धौ निमग्नः (तुम्हारे रूपिसागर में द्वब गया हूँ) न क्रन्तं न मध्यम् क्रादिं च पश्यामि (न क्रादि, न मध्य और न क्रन्त—कुछ नहीं देखता)। देव (हे देव) निःस्पन्दतरः (जड़वत् के भाँति) ग्रवाक् विमूदः च (वाक्श्रत्य क्रार विमूद् हो गया हूँ) कुत्र ग्रिस्म (मैं कहाँ हूँ) कः श्रिस्म इति (मैं कौन हूँ इत्यादि कुछ) न वेद्मि (नहीं जान पारहा हूँ)। श्रर्थात् मैं तुम्हारे रूपसागर में निम्जित होकर श्रानन्द में मुग्ध हो गया हूँ।

इस अवस्था में अखंडरूप समुद्र में निमन्न हो जाने से उसका आदि-मध्य-अन्त कुछ नहीं दिखाई देता; अपनी वाक्षाक्ति रहित हो जाती है; यह अत्यारचर्य अपूर्व अवस्था भाषा में वर्णित होने योग्य नहीं। इस अवस्था में अपना स्वरूप दूँढ़ने से नहीं मिलता—मैं कहाँ हूँ, क्या कर रहा हूँ, इसका भी ज्ञान नहीं रह जाता। एक अपूर्व तन्म-यता में अपना स्वरूप निमन्न हो जाता है।

## त्रिशरण

अ कृष्णं शरणं गच्छामि, धर्मं शरणं गच्छामि, संघं शरणं गच्छामि ॥६५॥

कृष्णं शरणं गच्छामि (कृष्ण को ग्राश्रयह्म में ग्रहण करता हूँ), धर्म शरणं गच्छामि (धर्म को ग्राश्रयह्म में ग्रहण करता हूँ), संधं शरणं गच्छामि (संव को ग्राश्रयह्म में ग्रहण करता हूँ)।

मैं पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण को अपने आदर्श इष्टरूप में वरण करता हूँ; मैं उनके प्रदर्शित धर्म को अपने आश्रयरूप में प्रहण करता हूँ; वे जो सब जीवों को एकता-बंधन में बांधकर एक अखंड श्रद्धय ज्ञान में आबद्ध करने के इच्छुक हैं, मैं उसी संघ के कार्य में जीवन उत्सर्ग करता हूँ।

इस आनन्दमय महासागर में अवगाहन कर, स्वयं इस आनन्द से एकता प्राप्तकर, भगवान के मंगलमय निर्देश से, उन्हों की शक्ति के प्रभाव से, फिर अपनी व्यक्तिगत सत्तासहित जाग उठना होता है। इस अवस्था में एकमात्र भगविद्वज्ञा का पूरण, जगत्सेवा अर्थात् विश्वनमंगल साधन ही उद्देश्य रहता है। तब उनको स्मरण कर एवं उनको प्रणाम कर स्वाभाविक कर से विश्व के मंगल कार्य में व्यापृत हो जाना होता है। इस दिव्य जीवन के मूल में भगवत् स्वरूग, भगवत् प्रचारित धर्म एवं भगवद्भक्त—इन तीनों रत्नों की शरणागित विद्यमान है। श्रीकृष्ण स्वयं पुरुषोत्तम हैं; उनको आश्रय कर, उनका धर्म पालन कर, समस्त जीवों में एकता स्थापन करने की चेष्टा करने के लिए विच दृद्र-प्रतित्र हो जाता है।

इस समय साधक सब जीतों को आतमभाव में एक सूत्र में गुंथा हुआ देखकर ("सूत्रे मिणिगणा इव"—गी० ७—७) सब को संघवद करने में— सब एक ही अखंड अद्वय तन्त्व के पूर्ण प्रकाश, विभूति अथवा लीला-स्वीकृत विश्रह हैं, यह स्मरण करते हुए—बहुत्व में एकत्व स्थापन करने के लिए बद्धपरिकर होता है। समस्त किल्यत धर्मों में गीतोक्त परम भागवत धर्म का गूढ़ रहस्य हृद्यंगम कर उस धर्म पालन में हढ़प्रतिज्ञ होता है। "यो मां पश्यित सर्वत्र" श्लोक की अनुभूति के फलस्वरूप बहु में एकत्वानुभूति साधित होती है। "सर्वंच मिय पश्यित" भाव के द्वारा एक के भीतर बहुत्व की—लीलार्थ किल्पत बहुत्व की—उपलब्धि होती है। इन दोनों भावों के मिलन से "वासुदेवः सर्विमिति" तत्त्व की—निर्गुण-सगुण की—एकत्वानुभूति लाभ होती है।

अ शान्तिः शान्तिः शान्तिः हरिः अ तत् सत् ॥

नोट - नित्य पाठ में (%) चिह्नित श्लोक हो पढ़े जाते हैं।

[ श्रद्धेय स्वामीजी ने सब की सुविधा के लिए पूजा के तस्त्रों को साधारणतः सात भागों में विभक्त किया है : (१) शुद्धितत्व (२) धामतत्व (३) स्वरूपतत्त्व व भगवतत्व (४) न्यासतत्त्व (५) उपचार-समर्पण (६) प्रार्थना व प्रणाम (७) सर्वभूत में भगवद्दर्शन। इन सब तस्त्रों की पूर्णानुभूति से हो पूजा सर्वांग सम्पूर्ण होती है। इन तस्त्रों की पूर्णानुभूति के लिए प्रत्येक तस्त्र पृथक् पृथक् भाव में साधन करना आवश्यक है। इसलिए श्रीस्वामीजो सताह के एक एक दिन एक एक तत्त्व की साधना और उपज्ञित्र करने के लिए ज़ोर देते हैं। जो दिन जिस तत्त्व की साधना और उपज्ञित्र के लिए नियत किया गया है उस दिन उस तत्त्व के भावोद्दीपक सब श्लोक पाठ करने चाहिए और तद्यकुल संगीत की व्यवस्था करना भी रुचिकर होगा।

सोमनार—गुद्धितस्व ; मंगलवार—धामतस्व ; बुग्वार—स्वस्पतस्य व मगवत्तस्व ; बृहस्पतिवार—न्यासतस्व ; गुक्रवार—उपचार-समर्पण ; शिनवार—प्रार्थना व प्रणाम ; रिववार—सर्वभूत में भगवहर्शन । निर्दिष्ट दिन उस भाव के सब श्लोक पाठ करने चाहिए । विशेष विशेष रिववार को यदि समय हो तो सर्वभूत में भगवहर्शन के ८६-६० तक श्लोक केवल न पढ़के श्रीमूर्तिदर्शन के सब श्लोक पाठ कर लिये जाँय । उस दिन उपचार-समर्पण एवं भगवत्-स्वस्प के सब श्लोक पाठ करना भा लाभदायक होगा । ]

# श्रीमूर्ति-दर्शन

वोसन्तचूतमुकुलेष्विलिभङ्धतेषु कुंजेषु मजुकलकोकिलकूजितेषु । सम्पूर्णशारदसुधाकरमण्डलेषु सौंदर्यसागर हरे तव मृर्तिमीचे ॥१॥

हे अनन्तसीन्दर्यरत्नाकर ! हे मनप्राणहरणकारो हिर ! अमरगुंजन से निन्दत नय वसन्त के आम वृत्तों की मंजरी में, कलकोकिल-कृजित मनोहर कुंजों में, परिपूर्ण शरचन्द्रमंडल में, मैं तुम्हारे अलौकिक रूप को देखता हूँ ।१।

प्रफुल्लपद्मेषु सरोवरेषु, ताराविचित्रेषु नभःस्थलेषु । मातुः स्तने कारुणिकस्य चित्ते, गोविन्द पश्यामि तवैव मूर्त्तिम् ॥२॥

विकसित कमलों से मुशोभित सरोवर में, दीत तारकाविल-खचित नभःस्थल में, (प्रेम-करुणा के अपूर्व निर्भर) मातृस्तन में, कारुणिक के पवित्र हृदय में, हे गोविन्द! मैं तुम्हारी ही मूर्ति देखता हूँ। २। विचित्रपुष्पासु वनस्थलीषु, सुगन्धमन्दानिलवीजितासु। विहंगसंगीतनिनादितासु, गोविन्द पश्यामि तवैव मूर्तिम्॥३॥

सुगन्ध मन्द वायु से बीजित, विचित्र पुष्पों से परिपूर्ण, पित्यों के मधुर कलनाद से शब्दायमान वनस्थलीयों में, हे गोविन्द ! मैं तुम्हारी ही मूर्ति देखता हूँ । ३ ।

शिखरिडकेका नवमेघशब्दे, भेकालिकरठाश्च नवाम्बुपाते । मिक्लीरवाः सुप्तजने निशीथे, उब्दोधयन्त्यंग नवैंव मूर्त्तिम् ॥४॥ नवमेघ शब्द के अवण से उन्मत्त मयूरों की केकाध्वनि, प्रथम धारापात से उत्फुल मेंढ़कों का कोलाइल, निद्रा से स्तब्ध रात्रि का भिक्तीरव, हे श्रंग (हे समस्त रूपों के एकमात्र श्राकर)! यह मेरे मन में तुम्हारे रूप का उद्बोधन करते हैं। ४।

माणिक्यखरहैरिव दीष्यमानैः, खद्योतपुंजैर्निचितानगरयैः। बहुद्रमान् वीद्य घनान्धकारे, स्मरामि ते रूपमपूर्वरूपम्।।।।।

धने ग्रन्थकार में मिण माणिक्यों के भाँति प्रकाशमान ग्रगणित खद्योतों से समालंकृत वृद्धों को देखकर, हे ग्रपूर्वरूप ! मैं तुम्हारी रूप-माधुरी को स्मरण करता हूँ । ।।

प्रत्ययसिन्दूररसैरिवार्द्रे, बालातपैर्विच्छुरितेऽन्तरिचे । पश्यामि सन्ध्याम्बुद्विभ्रमेषु, प्रेमाभिरामां तव छुष्णमूर्तिम् ॥६॥

श्रम्लानसुन्दर सिन्दूररस से श्रमिषिक्त नवोदित-श्रहणच्छटा से विच्छु-रित श्राकाश में, सन्ध्या की मेघमाला के श्रपूर्व विलास दर्शन में, हे कृष्ण ! तुम्हारी प्रेमसुन्दर मूर्त्त मैं देखता हूँ ।६।

डिद्भिन्नगारुत्मतसुप्रकाशैः, त्तेत्रेषु कीर्णेषु नवीनशस्यैः।
स्निम्बेषु पश्यामि च पल्लवेषु, विश्वाभिरामं तव छुष्णरूपम् ॥७॥

मरकत-मिण की भांति मुशोभित उद्गतशीर्ष नवीन शस्य से पिरपूर्ण चेत्रों में श्रोर स्निग्ध-श्याम पल्लवों में में तुम्हारी विश्वविमीहन कृष्णमूर्ति देखता हूँ । ७।

कंकालमालाबहुलेऽतिरौद्रे, श्मशानदेशे शवधूमधूमें।
प्रचण्डवातचुभितेऽर्णवे च, प्रेच्ने महारुद्र तवैव मूर्त्तिम् ॥ ८॥
अनेक कंकाल मालाओं से परिवेष्टित, भयावह शव-धूम से धूमितः
श्मशान देश में, प्रचंड वायु से विद्योभित सागर में, हे महारुद्र! मैं।
तुम्हारी ही रुद्रमूर्त्त देखता हूँ। ८।

गाड़ान्धकारासु कुहुत्तपासु, दिग्व्यापिघोराश्रघटासु चैव। दम्भोत्तिभीमध्वनितेषु वीत्ते, महाविराजस्य तवेव मूर्त्तिम् ॥६॥

श्रमावस्या की बार श्रन्वेरी रात में जब सब श्रोर घनघोर घटा छाई हो श्रीर विजली की भीषण वज्रध्विन वारंबार हो रही हो, हे सर्वत्र विराजमान महादेव ! उस भीषणता में भी मैं तुम्हारी ही मूर्ति देखता हूँ । ह ।

शशांकताराप्रतिबिम्बगर्भान, तोयाशयान् स्वच्छजलान् समीद्य । उदेति चित्ते तव कापि मूर्त्तिरनन्तवैचित्रमयी मुकुन्द् ॥१०॥

हे मुकुन्द (भक्ति मुक्ति-प्रेमदातृ) ! निर्मल जल से परिपूर्ण सरसी और उसमें चन्द्र-तारों के प्रतिविम्ब देखकर तुम्हारी वैचित्र्यमयी मूर्ति मेरे अन्तःकरण में भासमान हो जाती है। १०।

पुर्यानि तीर्थानि तपोवनानि, दृष्ट्वा सरित्सागरसंगमांश्च । नामावशेषांश्च पुरागारेशान् , पुरातनं त्वं पुरुषं स्मरामि ॥११॥

समस्त पुण्य तीर्थ, पवित्र तपीवन, सरित् सागर संगम, पुराणानामा वशेष प्रसिद्ध देश दर्शन करके, हे चिर-पुरातन ! मैं तुमको स्मरण करता हूँ । ११।

लीलाः शिशूनां गृहचत्वरेषु, गवां प्रचारेषु च वत्सलीलाः। जले च पश्यन् जलपचिलीलाः, स्मरामि लीलामयविष्रहं त्वाम् ॥१२॥

ग्रह-श्राँगन में शिशुश्रों की कीड़ा, गोष्ठों में गो-जत्स-जीला, जल में जल-पिंच्यों का विहार, ये सब देखकर तुम्हारी जोलामय विश्रह मेरे स्मृति-पथ में उदित हो जाती है। १२।

स्तनन्धयानां स्तनदुग्धपाने, मधुत्रतानां मकरन्द्पाने।
दाने द्यालोरथ भक्तगाने, पश्यामि मूर्त्ति करुणामयी ते॥१३॥

स्तनपायी शिशुत्रों को मातृस्तन पान करते देखकर, मधुकरों को मकरन्द पान करते देखकर, पर-दुःख-कातर दयालु को त्र्यार्च की व्यथा

विमोचन करते देखकर, प्रेमिक भक्तों को समस्त मन-प्राण से भगवद् भजन करते देखकर, हे भगवन! मैं तुम्हारी ही करुणामयी मूर्जि उसमें देखता हूँ ।१३।

सतीषु नारीषु च सर्वभूत-प्रकामसन्तर्पणदीचितासु।
पूर्णात्रपूर्णास्विव लच्चेऽहं, मृत्तिं हरे सत्त्वमयों तवैव ॥१४॥
सती नारी, सब भूतों का तृतिविधान जिसके जीवन का वत है और
अन्नपूर्णा की भांति जो अन्नदान में मुक्त हस्ता है ऐसी नारीयों के भीतर में
तुम्हारी ही सन्वमयी मूर्त्ति देखता हूँ । १४।

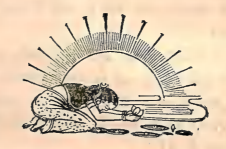
वनस्पतौ भूभृति निर्भारे वा, कूले समुद्रस्य सरित्तटे वा। यत्रैव चित्ते समुदेति भक्तिस्तत्रैव पश्यामि तवेव मूर्त्तिम् ॥१५॥ वनस्पति, पर्वत, निर्भार, समुद्रतट, नदीतीर श्रीर जहाँ जहाँ भी मेरे चित्त में भित्तरस उदय होता है, वहीं मैं तुम्हारी परम मूर्ति देखता हूँ। १५।

कीटे पतंगे च सरीसृपे च, मीने पशौ पित्तिणि मानवे च।
स्थूले च सूदमे च जले स्थले खे, पश्यामि ते रूपमनन्तरूप ।।१६॥
कीट में, पतंग में, सरीसृप में, मीन में, पशु में, पत्ती में, मानव में,
स्थूल में, सूदम में, जल में, स्थल में, आकाश में, मैं सर्वत्र ही तुम्हारा
अनन्तरूप देखता हूँ। १६।

भूतेषु सर्वेषु चराचरेषु दूरे समीपे च पुरश्च पश्चात्। विलोकयाम्यूर्ध्वमधश्च तिर्यक्, हे कृष्ण ते रूपमनन्तरूप॥१७॥ सर्वभूत में, चराचर में, दूर और निकट, सामने एवं पीछे, ऊपर नीचे श्रथवा पाश्व में, हे कृष्ण ! मैं तुम्हारा श्रानन्द रूप ही देखता हूँ ११७॥ श्रहो निमग्नस्तव रूपसिन्धौ, पश्यामि नान्तं न च मध्यमादिम्। श्रवाक् च निःस्पन्दतरो विमूद्ः, कुत्रास्मि कोऽस्मीति न वेद्यि देव ॥ ऋहा-हा ! मैं तुम्हारे रूपसागर में डूब गया हूँ ; आदि-मध्य-ग्रन्त कुछ नहीं देखता; वाक्यहीन, निःस्पन्द, विमृद हो गया हूँ ; मैं कौन हूँ, कहाँ से आया हूँ, मुक्ते कुछ स्मरण नहां होता । १८।

नमस्ते नमस्ते विभो विश्वमूर्ते, नमस्ते नमस्ते हरेऽचिन्त्यशक्ते । नमस्ते नमस्तेऽखिलाश्चर्यसिन्धो, महादेव शम्भो नमस्ते नमस्ते॥ ६॥

प्रणाम, प्रणाम, हे विश्वमूर्ति ! हे विभो ! तुमको प्रणाम; हे अचि-न्यशक्ते हरि ! तुमको प्रणाम ; हे अखिल-विस्मय के सागर ! तुमको प्रणाम ; हे महादेव ! हे शम्भो ! तुमको प्रणाम प्रणाम । १९ ।



## परिशिष्ट

### भगवत्-तत्त्व

श्राजकल बहुत लोगों के मुख से सुना जाता है कि 'हम भगवान को नहीं मानते।' यदि पूछा जाय कि भगवान किसको कहते हैं श्रौर प्राचीन ऋषि-मुनि भगवान के सम्बन्ध में क्या कह गये हैं तब वे उत्तर देते हैं कि 'हमें नहीं मालूम।' 'जिसको जानते नहीं उसको मानते नहीं'--इस प्रकार की उक्ति को बुद्धिमान का कार्य नहीं कहा जासकता। श्रवश्य हमारे समाज में साधारण लोगों के लिए भगवान की जिस प्रकार वर्णना की गई है उसका अनुमोदन हम भी नहीं करते। संस्कार के वश, बुद्धि के दोष से ऋौर स्वार्थ के प्रभाव से हमने 'भगवान' शब्द को बहुत विकृत कर दिया है। परन्तु इस कारण हम प्रकृत भगवान को अस्वीकार नहीं कर सकते । यदि कोई अच्छी वस्तु काल के प्रभाव से विकृत होगई है तो उसकी विकृति को दूरकर उसको प्रकृत स्वरूप में प्रतिष्ठित करना हमारा कर्त्तव्य है। मन्दिर में यदि मल जमा होजाय तो मन्दिर को ध्वंस न कर मल को परिष्कार करना श्रौर मन्दिर की पवित्रता की रचा करना ही उचित है। हम संस्कार पसन्द करते हैं, ध्वंस के पच्चपाती नहीं हैं। इसीलिए भगवान के सम्बन्ध में ऋषिमुनियों की अनुभूति को ठीक भाव में प्रहरण करना ही कल्याग्पपद समभा में त्राता है।

ऋषियों ने चित्त को शून्यकर अर्थात् पूर्णरूप से संस्कार वर्जित होकर परम तत्त्व को जानने की योग्यता लाभ की। शून्य चित्त में एक शान्त भाव (state of perfect equilibrium) उपलब्धि में आया। वहाँ समाहित होने पर क्रमशः एक शक्ति का खेल अनुभृति में त्राने लगा। इस शक्ति का स्वरूप जानने की चेष्टा में शक्ति का सचिदानन्द भाव त्राविष्कृत हुत्रा। तव उन्होंने इस शक्ति का माँ कहकर सम्बोधन किया। फिर त्रानुभव में त्राया कि शक्ति में शक्तिमान को प्रकाश करने का सामर्थ्य है। शक्तिमान स्वरूपतः त्रानन्दस्वरूप हैं, वे शक्ति के खेल के भीतर से प्रकाशित होते हैं। इस शक्तियुक्त त्रवस्था को सगुण ब्रह्म, परमात्मा, भगवान, इत्यादि नाम दिये गये। शक्तियुक्त ब्रह्म सृष्टि-स्थिति-लयकर्ता, त्रान्तर्यामी विधाता, दुष्टों का दमन त्रीर शिष्टों का पालन करने में तत्पर हैं। "यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते"—येही सगुण ब्रह्म हैं। तत्पश्चात् शक्ति के भीतर से शक्तिमान ने त्रपने स्वरूप को त्रानेकांश पूर्णरूप में प्रकट किया। तब वे "त्रानन्दरूपमृत्तम् शान्तं शिवमहैतम्" कहलाये। इसके त्रानन्तर शक्ति शक्तिमान में लीन होजाने पर एक त्राखण्ड, त्राद्वय, समरस तत्त्व रहगया।

परमात्मतत्त्व एवं भगवत्तत्त्व में भी इन तीनों भावों का सन्धान पाया जाता है किन्तु भक्तगण भगवान को केवल त्रानन्दमय भाव में पर्यवित करने की वृथा चेष्टा करते हैं। इसके परिणामस्वरूप वृन्दायन के कृष्ण, मथुरा के कृष्ण त्रौर द्वारका के कृष्ण इन तीन कृष्णों का उन्नेख देखने में त्राता है। एक ही कृष्ण प्रयोजनानुसार युद्धचेत्र में सार्थी, विचारचेत्र में श्रद्वितीय पिंडत एवं रिनवास में श्रादर्श प्रेमिक होसकते हैं यह बात हम भूल जाते हैं। याद रखना होगा कि सत्ता एवं चैतन्य की पूर्ण परिणित लाभ होने के पूर्व श्रानन्द का पूर्ण विकास होना श्रसम्भव है। हम ज्ञान द्वारा उनको जानें, प्रेमद्वारा उनसे मनोनीत होकर उनसे तन्मयता लाभ करें एवं कर्म द्वारा उनकी मङ्गलमयी इच्छा को पूर्णस्पल करें—यही हमारी साधना का लच्य होना चाहिए। "ब्रह्मेति परमात्मेति भगवानिति शब्द्यते"—यह श्लोक एक ही परम एवं चरम तत्त्व का त्रिविध भाव दृष्ट करता है। इसके द्वारा कोई मेदभाव पैदा होता है यह हम विश्वास करने में श्रसमर्थ हैं।

सृष्टि के प्रारम्भ में जपर से नीचे उतरने के समय, अवरोहरण के समय-ब्रह्म से जगदिममुखी गति के भीतर पहले आनन्द का, फिर चित्-शक्ति का श्रीर श्रन्त में सत्-शक्ति का विकास लच्य में श्राता है। किन्त साधना के भीतर-ऊर्ध्वगति लाम करते समय, श्रारोहण के समय अर्थात् जगत् से जगन्नाथ के निकट जाते समय हमारी साधना पहले सत्, फिर चित् श्रौर तत्पश्चात् श्रानन्द-शक्ति के श्रवलम्बन द्वारा श्रारम्भ होती है। साधक की साधना श्रानन्द में पर्यवसित हो जाने पर भी वह त्र्यानन्द कर्म एवं ज्ञान द्वारा सफलता लाभ करता है। हिन्दु ऋषिगण समाधि-स्रानन्द-रस में डूबे रहने को सर्वश्रेष्ठ स्रवस्था नहीं मानते थे। वे आनन्द को ज्ञान और कर्म द्वारा ग्रहण्कर कर्ममय जगत् में सफलीकृत करना ही श्रेष्ठ त्रवस्था समभते थे। हम राम वन्द्र श्रीकृष्णादि के जीवन की प्रथमावस्था में त्रानन्द का विकास देखकर मुग्ध होजाते हैं किन्तु प्रकृत योगी देखता है कि पर-जीवन में उन्होंने ज्ञान श्रीर कर्म द्वारा पूर्ण सफलता लाभकर श्रपना पुरुशोत्तमत्व किस प्रकार सप्रमाण किया। जो त्रानन्द कर्म त्रीर ज्ञान द्वारा पूर्णत्व लाभ नहीं करता वह त्रानन्द त्रनेक समय विकृतरूप धारणकर देश का प्रभूत अकल्याण कर बैठता है इसमें सन्देह नहीं । इसीलिए हम पुरुषोत्तम को केवल स्नानन्द में पर्यवसित न कर उनमें सत्ता, चैतन्य स्नौर स्नानन्द की पूर्ण परिणति तथा ऋपूर्व समन्वय देखना पसन्द करते हैं।

उपनिषदादि ग्रन्थों में परम तत्त्व के निर्गुण श्रौर सगुण दोनों भावों का उल्लेख पाया जाता है। वे परम तत्त्व (ब्रह्म) शक्ति की सहायता से जहाँ तक हमारी—विशेषतः ऋषिमुनियों की—श्रुन्भूति में श्राते हैं उसी श्रवधि तक उनका सगुण भाव है श्रौर उसके ऊपर वाक्य-मन के श्रगोचर उनके श्रज्ञात भाव को लच्च कर निर्गुण तत्त्व का श्राभास देने की चेष्टा की गई है। दुःख की बात यह है कि इस निर्गुण-सगुण भाव को लेकर दार्शनिक परिडतों ने साधन-राज्य में

त्रानेक त्रानथौँ की सृष्टि करदी है। केवल यही विचार होता है कि प्रतिष्ठा-मोह रहते हुए प्रकृत तत्त्व हृदयङ्गम करना कठिन है श्रौर प्रतिष्ठा-मोह पूर्णतया दूर होजाने पर सम्प्रदाय स्थापन करना सम्भव नहीं। प्राचीन ऋषि साम्प्रदायिक माव के ऊपर रहते थे-वे प्रतिष्ठा-त्यागी तत्त्वदर्शी ये, इसीलिए उनके ब्राष्य्रन्थ भगवान का स्वरूप निर्द्धारण करने में एकमात्र सहायक हैं। पहले कहा गया है कि चरम-तत्त्व शक्तियुक्त होकर सगुण रूप धारण करने पर ही हमारे अवलम्ब-नीय श्रर्थीत् उपास्य तत्त्व में परिएत होने योग्य होते हैं। शक्ति की सहायता के ऋतिरिक्त उस चरमतत्त्व को उपलब्ध करने का ऋौर कोई उपाय नहीं । यह शक्ति, माँ के समान प्यारकर, हमको चरमतत्त्व के निकट पहुँचा देने के लिए तथा पुरुषोत्तम की परिणाति प्रदान करने के लिए कितनी सचेष्ट हैं - यही विचारकर हम माँ आद्याशक्ति की इतनी भक्ति करते हैं। हम शक्तिपूजा का माहात्म्य स्वीकार करने को बाध्य हैं। यहाँ विचारने योग्य है कि वृन्दावन की गोपियाँ पुरूषोत्तम को लाभ करने के लिए किस प्रकार कात्यायिनी देवी के शरणापन्न हुई थीं; हमारे महाप्रभु राधा-भाव में कैसे विभीर रहते थे श्रीर 'राधा' 'राधा' रटते-रटते समाहित होजाते थे। अधीर मन से माँ आद्याशक्ति के शरणापन्न होने से ही माँ दया करके सगुणब्रह्मतत्त्व—पुरुषोत्तम तत्त्व-का पूर्ण विकास हमारे सम्मुख उपस्थित करेंगी श्रीर हमें 'होना' श्रौर 'पाना' तत्त्व की पूर्ण सार्थकता प्रदान करेंगी।

सगुणब्रह्म को समझने के लिए शक्तितत्त्व को श्रब्छी तरह जानना श्रावश्यक है। विद्युत्-शक्तिकेन्द्र (electric power house) के रहस्य से इस विषय को समझने में सहायता मिलती है। केन्द्र के साथ जब तक योग रहे तब तक बल्ब जलता है, पङ्का घूमता है, मशीन चलती है। ठीक इसी प्रकार हमारी इन्द्रियाँ जब तक प्राणशक्ति के साथ युक्त हैं तब तक श्राँखें देखती हैं, कान सुनते हैं, मन चिन्तन करता है— तभी तक हम जीवित हैं - श्रीर यह योग छिन्न होजाने से ही हमारा अस्तित्व लोप हो जाता है। इसीलिए सगुरा ब्रह्म को "श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो मनः यद्वाचो ह वाचं स उ प्राणस्य प्राणश्चतुषश्चतुः" कहा गया है। समस्त साधन-भजन का मूल उद्देश्य है इस शक्ति को जानना श्रीर श्रपने भीतर श्रवाधित भाव से इसको प्रस्फुटित करना। शक्ति का पूर्ण विकास साधित हुए बिना शक्तिमान को भली प्रकार जानने की सम्भावना नहीं। जिनके भीतर यह शक्ति पूर्ण विकसित है वे ही हमारे उपास्य पुरुषोत्तम हैं।

कहना अनावश्यक होगा कि प्रकृत भक्त शास्त्र के तर्क-वितर्क में जाना पसन्द नहीं करते । उनके भगवान एक ऐसी वस्तु हैं जिनके विना उनका काम चल ही नहीं सकता और जिनको प्राप्त किये विना वे जीवित नहीं रह सकते । 'मैं भगवान को देख नहीं पाता', यह कहने का मेरा साहस नहीं होता है; विचार होता है कि यह कहना मिथ्या होगा। क्योंकि किसी की भी देखने का अर्थ ही है उसके भीतर से आशिक रूप में भगवान को देखना। उसको देखना जब पूर्ण रूप में परिगत होगा तब वह देखना भगवद्दर्शन में परिएत होकर चरम सार्थकता लाभ करेगा। हम जो कुछ विचारते हैं या प्राप्त करते हैं उसके द्वारा ऋांशिक-सीमाबद्ध-भाव में भगवान को विचारना या प्राप्त करना साधित होजाता है। इस भाव से भगवान को देखना या प्राप्त करना हम साधार खतः भगवान को देखना या प्राप्त करना नहीं मानते इसलिए कि भगवान पूर्णस्वरूप हैं श्रीर किसी वस्तु को पूर्णतया देखना या पाप्त करना ही भगवान को देखना या प्राप्त करना माना जाता है। किन्तु वास्तव में पहले का देखना या प्राप्त करना भी भगवान को ही देखना या प्राप्त करना है यद्यपि पूर्णरूप में नहीं। मेरा स्वयं खाना या किसी दूसरे को खिलाना पूर्णरूप में साधित कर भगवान को खिलाने में परिग्रत करना ही मेरी समस्त साधना और चेष्टा है। हमारे सब कार्य पूर्णता को पास

होने पर भगवत्कार्य—भगवत् उपासना—में पर्यवसित होजाते हैं। भगवान ही हमारे सब कुछ हैं। हमारे हाथ के उपकरण भगवान की सत्ता से आये हैं, भगवत् शक्ति द्वारा गठित हैं और हाथ के सब कार्य भगवत् शक्ति द्वारा साधित होते हैं। अपने हाथ को पूर्णपरिण्यित दानकर अर्थात् पूर्णरूप से इसका सद्व्यवहार करसकने पर ही हमारे हाथ द्वारा भगवान पूर्णत्या कार्य करने का सुयोग पायंगे। तब हमारे हाथ का कार्य भगवान का कार्य होगा। अपने सब हर्यों को भगवद्-विग्रह में, सब कार्य को भगवत्-कार्य में, सब भावना को भगवद्यान में परिण्यकर, भगवन्मय होकर—सब को भगवत्भाव से परिभावित रूप में अनुभव करना ही साधन-भजन का प्रधान उद्देश्य है। कहना अनावश्यक होगा न्यासतत्त्व पूर्णरूप से अनुभव में आये बिना भगवद्दर्शन, भगवल्लीला- तुम्ति, सम्भवपर नहीं होती।

साधकगण केवल मुख से भगवान का अस्तित्व स्वीकारकर श्रीर भाव तथा व्यवहार में उनको वर्जनकर भगवत्-शूत्य भाव में, भगवद्-विहीन देश में, वास करने में असमर्थ हैं। वे जानते हैं कि भगवान बिना उनका काम नहीं चलता, न चल सकता है श्रीर न कमा चलेगा। इसी लिए वे कहते हैं—'हे भगवान, पंडितगण तुमको अव्यक्त-श्रचिन्त्य निर्मुण-निष्क्रिय-निराकार कहकर, वाक्य-मन से श्रमोचर समक्तकर, ध्यान-धारणा के श्रतीत जानकर निश्चिन्त रहें इसमें हमें कुछ कहने या चिन्ता करने की श्रावश्यकता नहीं किन्तु हम तुम्हारे बिना नहीं रह सकते! तुम अनन्त हो इसमें भी हमारी कोई हानि नहीं। तुमको जानना, ध्याना, भावना, देखना और उपलब्ध करना कभी समाप्त नहीं हो सकता ये हम भी जानते हैं। किन्तु इससे क्या हम यह समभें कि जो कुछ हम देखते हैं उसके भीतर तुम तिनक भी नहीं हो अथवा जो कुछ हम प्राप्त करते हैं उसके द्वारा तुम्हारी प्राप्ति जरा भी नहीं होती अथवा हम जो कुछ आनन्द करते हैं वह सब तुमसे पृथक् है। कीन

वीर पुरुष, ज्ञानी अथवा प्रेमिक मातृस्नेह अथवा दाम्पत्य-प्रेम का मान कर सकता है ? तुमको जानना, ध्याना श्रीर उपलब्ध करना शेष नहीं हो सकता इसीलिए तो तुम इतने मधुर हो। तुम श्रनन्त होकर ही तो इतने लोभनीय, इतने स्पृहनीय, इतने वरणीय हो। इसीसे तो तुम अनन्तकाल से अनन्त ज्ञानियों को, अनन्त प्रेमिकों को, अनन्त साधकों को अपने नाम, अपने गुण व अपने प्रेम से मोहित कर अपनी अनन्त लीला के सहायभूत किये हुए हो। हे श्ररूप, हे श्रमूर्त, तुम ही तो जगद्व्यापी विश्वमूर्ति हो । यह जगत् तुम्हारी ही प्रकटित अथवा व्यक्त श्रवस्था है। तुम ही तो "विश्वरूप, विश्वनाथ, विश्वजीव-विग्रह" हो। तुम अरूप होकर भी अनन्त रूप प्रहणकर, अनन्त वेष धारणकर, श्रनन्त भाव से श्रनन्तलीला-रस विस्तार किये हुए हो। तुम जो सर्व-व्यानी हो इसीलिए तो सबके भीतर तुम्हारा दर्शन करना, सब के भीतर तुम्हारा ध्यान करना, सबके भीतर तुम्हारी पूजा करना श्रौर सबके भीतर तुम्हारी सेवा करना हमारी प्रधान साधना है। हे ठाकुर, तुम ही तो सृष्टि-स्थिति-लय-कर्ता हो-हम श्राए हैं तुम्हारे पास से, जीवित हैं तुम्हारे द्वारा श्रौर श्रन्त में उस चरम दिन तुम ही में मिलकर हमारा लय होगा। तुम ही तो "श्रोत्रस्य श्रोत्रं मनसो मनो यद्वाचो ह वाचम् स उ प्राण्स्य प्राणः चत्तुषश्चत्तुः" हो । तुम हमारी श्राँखों के भीतर हो इसीलिए तो हमारी श्राँखें देख सकती हैं, कानों के भीतर हो इसीलिए तो हमारे कान सुन सकते हैं, मन के भीतर हो इसीलिए तो हमारा मन चिन्ता कर सकता है, तुम ही को लेकर तो हम "हेले-दुले-हेसे-खेले बेड़ाते छि कुत्हले" ( हँसते खेलते भूलते कुत्हल करते हैं)। तुमको वर्जन करके तो इमारा कुछ भी नहीं रह सकता, यहाँ तक कि हम भी नहीं रह सकते । जिनको छोड़कर हमारा व्यापार नहीं चलता, जिनको छोड़कर हम जीवित नहीं रहते, जिनको छोड़कर हमारे कान नहीं सुनते, श्राँखें नहीं देखतीं, मन चिन्तन नहीं करता, उनको क्या वर्जन किया

जा सकता है। हे ठाकुर, तुम्हारा अभाव हमारे लिए कैसा अभाव है, तुमको उपलब्ध न करसकने में हमारी क्या हानि है—यह न समभने के तुल्य और अधिक अभाव हमारे लिए नहीं। तुम ही हमारे सर्वापेत्ता प्रिय हो; पुत्र से, वित्त से और जो कुछ हमारा है सबसे प्रिय हो—यहाँ तक कि आत्मा से भी प्रिय हो, इसीलिए तो परमात्मा हो। "प्रेयः पुत्रात प्रेयो वित्तात् प्रेयोऽन्यस्मात् सर्वस्मात् यदेषः अन्तरतम आत्मा"।

जिनको प्राप्त करके श्रीर कुछ प्राप्त करने को बाक्ती नहीं रहता, जिनको जान लेने से श्रौर कुछ जानने को बाक़ी नहीं रहता, उन ईप्सि-ततम, प्रेमाधार, प्राणाराम को वर्जनकर जो जीवन में चलते हैं या चलना चाहते हैं वे महा अन्ध हैं। जो 'प्रकृति' 'प्रकृति' (nature), 'विज्ञान' 'विज्ञान' ( science ) कहकर भगवान को वर्जन करना चाहते हैं वे एक बार भी विचारकर नहीं देखते कि प्रकृति का अन्तरात्मा कौन है। सब की सत्ता सुप्रतिष्ठित रखने के लिए, सब की पूर्ण-परिण्ति लाभ के लिए, सब की ज्ञान-वृद्धि के लिए और सबको आनन्द में विभोर रखने के लिए वे कैसे सचेष्ट हैं; प्रकृति देवी ऋपने प्राणाराम ऋन्तरात्मा के लिए, अपने परम पति की चरम तृप्ति के लिए, उनके पूर्ण विकास के लिए, कितनी व्यस्त हैं — वे एक बार भी इस विषय पर नहीं विचार करते। पुरुषचैतन्य के सान्निध्य के विना, पुरुषचैतन्य को वर्जनकर, प्रकृति का त्र्यस्तित्व तक नहीं रहता। त्र्यौर पुरुषचैतन्य के सहित ही जो प्रकृति त्रानन्दमयी, चैतन्यमयी है उसको त्रचैतन्य कहने में ये लोग कुछ भी संकोच नहीं करते। जिस प्रकृति के विषय में ये लोग श्रालोचना करते हैं वह वास्तव में प्रकृति-पुरुष की युगल मूर्ति है-यह भी सोचने समभने का इनको अवकाश नहीं।

हे सत्-स्वरूप! त्राकाश की शोभा, समुद्र का गाम्भीर्य, पित्यों का संगीत, कुसुमों का सौन्दर्य, बालकों की हँसी, माता का वात्सल्य, स्त्री का प्रेम—जो सर्वदा हमारा मन हरणकर हमको उल्लिस्त रखता है वह

चुम्हारी ही सत्ता का चिणिक तथा आंशिक विकास है। हे ज्ञान्नस्वरूप ! राम, विशिष्ठ, बुद्ध, शंकर, सौकेटीज़, नियूटन, कैन्ट, हैगल, स्त्रादि का ज्ञान तुम्हारी चिद्धिभूति का केवल कर्णमात्र है। हे त्र्यानन्दस्वरूप ! ईसा, मुहम्मद, चैतन्य, नानकादि का प्रेम तुम्हारे ही आनन्द की सामान्य विलास-विभूति है। जब तुम्हारे श्रतिरिक्त कुछ है ही नहीं श्रीर न कुछ रह सकता है तो क्या तुमको वर्जन किया जा सकता है। हे "भयानां भयं भीषणां भीषणानाम्", हे "गतिः प्राणिनां पावनं पावनानाम्", हे पालक, हे रक्तक, हे विसु, हे प्रभु, हे भूतभर्ता, हे प्रसिष्णु, हे प्रभविष्णु, हे नित्य, हे सर्वगत, हे स्थागु, हे अचल, हे सनातन, हे "सर्वेन्द्रियगुणा भासं सर्वेन्द्रियविवर्जितं", हे "विभक्तेषु अविभक्तं", हे सर्वव्यापी, हे चरम पति, हे परम गति, हे अजर, हे अमर, हे "शुद्धमपापविद्धम्", हे कवि, हे मनीषि, हे परिभू, हे स्वयम्भू, हे "याथातथ्यतोऽर्थ" के विधा-नकारी, हे ''सत्यम् ज्ञानम् अ्रनन्तम्'', हे शरएयम्, हे वरेएयम्, हे. "शान्तं शिवं सुन्दरम्", हे "त्रानन्दरूपममृतं", हे हमारे यथा-सर्वस्व! कृपाकरके अपने गुण से हमारे निकट प्रकट हो। तुम्हारे सत्य, ज्ञान अरीर अप्रानन्द की विभूति हमको सर्वदा उल्लिसतकर आनन्द में विभोर रखे।

## पुरुषोत्तम

'महाशक्ति की उपासना के फलस्वरूप पुरुषोत्तम का त्रादर्श हृदय में जागरित होता है। महाशक्ति विश्वजननी हैं। वे पुरुष की अथवा जीव की जननी हैं और पुरुषोत्तम की अथवा ईश्वर की भी जननी हैं— केवल यही नहीं, एंक हिसाब से देखा जाय तो वे महाकाल की भी जननी हैं। पुरुषोत्तम एवं कालपुरुष एक ही महाशक्ति से आविर्भूत हुए हैं किन्तु दोनों का क्रियात्त्रेत्र और कार्यकलाप भिन्न है। सृष्टि के पूर्व-काल में जब पुरुषोत्तम अर्थात् सत्यपुरुष का आविर्भाव होता है उसी समय कालपुरुष का भी आविर्भाव होता है। अखंड सत्ता खंडितवत् होते समय सत्यपुरुष श्रीर कालपुरुष इन दो भागों में श्रात्मप्रकाश करती है। सत् एवं असत्, ज्योतिः एवं तमः, अमृत एवं मृत्यु, एक-शब्दमें समस्त द्वन्द्व इन्हीं त्र्यापात-प्रतीयमान विरुद्ध तत्त्वों के विभिन्न प्रकाश हैं। खंडितवत् होते समय त्रात्मित्र जो त्रानात्म सत्ता त्रायवा जड़ सत्ता है उसका पहले स्फ़रण होता है; इसको मूल अविद्या का श्राविर्माव भी कह सकते हैं - इसी का नाम महाशून्य है। इस महाशून्य को आश्रयकर कालपुरुष ब्रह्मांडरूपी श्रपनी पुरी निर्माण करते हैं। पिंड श्रीर ब्रह्मांड, व्यष्टि व समष्टि रूप में, कालपुरुष के राज्य के ही श्रम्तर्गत हैं क्योंकि इन्हों के भीतर काल का विचित्र खेल प्रकाशित होता है। मन, माया, पंचभूत श्रीर समस्त प्राकृत उपादान इसी कालपुरुष के राज्य में विद्यमान हैं। किन्तु सत्यपुरुष महाशून्यके ऋतीत हैं, इनके निर्मल चिदानन्दमय धाम में काल का प्रवेश नहीं, गुरा की किया नहीं, भूतों का संचार नहीं ऋौर किसी प्रकार का मल या पाप वहाँ दृष्ट नहीं होता । पुरुषोत्तम जैसे चिदानन्दमय हैं वैसे ही उनके धाम श्रौर परिकरादि भी श्रनन्त वैचिन्यपूर्ण श्रौर चिदानन्दमय हैं। जीव अगु रूप में नित्य होते हुए भी इन्हीं पुरुषोत्तम का अंश है। सृष्टि के प्रारम्भ में, जीव की श्रनादि सुषुप्ति भंग हो जाने के पश्चात, जीव जब महाशक्ति की प्रेरणा से उद्बुद्ध होता है तब वह अपने स्वरूप और श्रपने परम उत्स को भूलकर, बहिर्मुख होकर, श्रात्मशोधन के लिए काल के अथवा महामाया के राज्य में निच्तित होता है। यह परमपुरुष का ही मंगलमय विधान है। जीव बाह्यतः परमपुरुष से. विच्छिन्न हो जाने पर भी वस्तुतः उनसे श्रलग नहीं होता । यद्यपि काल के राज्य में वह स्थूल, सूच्म व कारण देह में आवद है तो भी उसके हृदय के गुप्त श्रन्तस्तल में पुरुषोत्तम का श्राभास सूर्म बीजरूप में निहित रहता है। यही अन्तर्स्थित चिदानन्दमय सत्ता काल के पूर्ण हो जाने पर जीव को पूर्ण पुरुषोत्तम की अनुभूति में समर्थ करती है। वस्तुतः पूर्ण पुरु-

षोत्तम जीव के त्रात्मोत्कर्ष का चरम त्रादर्श है। काल के राज्य में त्रिगुर्गों के अधीन होकर जीव अपने को जैसा समभने लगता है वस्तुतः वैसा नहीं है क्योंकि माया और अज्ञान का आवरण दूर हो जाने पर जीव अपने अन्तर्स्थित चिदानन्दमय स्वरूप को उपलब्ध करलेता है। बाह्य जगत् यद्यपि काल के राज्य में होने के कारण अविद्या से प्रमावित प्रतीत होता है तथापि यह सत्य है कि काल के राज्य में भी पुरुषोत्तम का निर्मल स्वरूप विद्यमान है। सुतरां जीव अपनी चेष्टा द्वारा एवं महाशक्ति की कृपा से निर्मल दृष्टि लाभ करने पर पुरुषोत्तम का अपरोस् दर्शन मीतर और बाहर लाभकर चरितार्थ होता है। पुरुषोत्तम निराकार परमतत्त्व के ऋौर तत्त्वातीत परमसत्य के भी साकार विग्रह हैं। सृष्टि के श्रादिकाल में एक तरफ़ जैसे श्रात्म-संकोच से 'श्रणु भाव' उदय होता है दूसरे तरफ़ उसका परिप्रक 'महान्' भाव भी उदय होता है। दोनों का आविर्माव एक ही समय होता है। जीव स्वयं 'अगु।' है, उसके श्राराध्य परम प्रीति के निदान पुरुषोत्तम 'महान्' हैं। दोनों ही चिद्रूप हैं। जीव स्रल्पज्ञ हैं, उसके उपास्य पुरुषोत्तम सर्वज्ञ हैं। जीव देश स्रौर काल द्वारा परिच्छिन्न है किन्तु उसके प्रेमास्यद पुरुषोत्तम साकार होते हुए भी देश और काल द्वारा ऋपरिच्छिन्न हैं। जीव जन्म से ही कामना वासना से जर्जर श्रीर चिर श्रतृप्त है किन्तु उसके श्राराध्य पुरुषोत्तम त्राप्तकाम, त्रात्माराम श्रीर नित्य-तृप्त हैं। जीव गुण श्रीर दोष का श्राधार है, उसका गुण भी दोष से मिश्रित है किन्तु पुरुषोत्तम श्रनन्त-कल्याणमय गुण के त्राधार हैं, उनमें दोष लेशमात्र भी नहीं एवं उनके अनन्त गुणों में प्रत्येक गुण विशुद्ध श्रीर कल्याणपद है। जीव संसार में त्राकर पंचभूत एवं त्रमन्त प्रकार के भौतिक विषयों की त्रारा-धनाकर किंचित त्रानन्द लाभ करने की चेष्टा करता है किन्तु ठीक सफल-मनोरथ नहीं होता। क्योंकि विषयों के संस्पर्श से जो श्रानन्द लाभ होता है वह मलिन, ऋस्थायी एवं दुःख में समाप्त होनेवाला है।

नेत्र रूप के लिए लालायित हैं किन्तु चतुर्दश भुवन में भी ऐसा रूप नहीं जिसका दर्शनकर उसकी रूप-तृष्णा शान्त होसके। इसी प्रकार जीव की प्रत्येक इन्द्रिय अपने-अपने रसास्वादन के लिए विषय की तरफ़ दौड़ती है किन्तु विषय के भीतर उसे ऐसा रस नहीं मिलता जिसकी प्राप्तकर उसकी इन्द्रियों की रस-तृष्णा चिरकाल के लिए शान्त हो जाय। ऐसी स्थिति में ही पुरुषोत्तम की त्राराधना की सार्थकता सम्यक् रूप से समभ में त्राती है। पहले ही बताया जा चुका है कि पुरुषोत्तम निराकार के साकार विग्रह हैं। उनके रूप के एक कगा की भी तुलना अनन्त विश्व में किसी के साथ नहीं की जासकती। उनके रूप का एक कण प्राप्त होजाने से कोटि कन्दर्प मोहित होजाते हैं। उनके रूप का दर्शन लाभ करने के लिए श्रपनी इन्द्रियों की सब मिलनता शुद्ध करनी होती है और अपने को भक्ति और प्रेम के अंजन से अनुरंजित करना होता है। तब उस दिव्य सामान्यतः ऋहश्य रूप की अनन्त माधुरी की एक छुटा त्राविर्माव होती है। चकोर जैसे चन्द्र-किरण पान करता है उसी प्रकार जीव के नेत्र उस रूप-रस को पानकर श्रपनी सत्ता की सफलता अनुभव करते हैं। चत्तु रूप दर्शन के लिए रचे गये हैं यह सत्य है किन्तु जागतिक खंडित श्रीर मिलन रूप दर्शन के लिए नहीं। जैसे मधु का अभाव हो तो गुड़ से निर्वाह कर लिया जाता है वैसे ही श्रप्राकृत परम-रूप की श्रास्वादन शक्ति के श्रभाव से जीव जागतिक प्राकृत रूप से ही त्रपना काम चलाता है। लेकिन रूप-दर्शन की प्यास इससे नहीं मिटती। इसी तरह अन्य इन्द्रियों की स्वामाविक आकांचा के सम्बन्ध में भी समभ लेना चाहिए। एकमात्र पुरुषोत्तम को प्राप्त करने के अनंतर ही जीव की प्रत्येक इन्द्रिय चिरकाल के लिए तृप्ति लाभ करती है। यह अप्राकृत रूप-रस-त्र्यास्वादन का सौभाग्य लाभ हो-जाने पर प्राकृत रूप-रस फिर उसको त्राकर्षित नहीं कर सकता । साधना के प्रभाव से ऐसी भी अवस्था आजाती है जबिक प्राकृत रूप-रस जीव

की रागरंजित दृष्टि के सम्मुख श्रप्राकृत रूप-रस में परिगत होजाता है। यही श्राप्तकाम श्रवस्था है।

अवश्य यह इन्द्रियों के सम्बन्ध में कहा गया। इसी प्रकार जो गुण हमारे चित्त को आकर्षित करते हैं—जैसे, शील, औदार्य, गाम्भीर्य, प्रेम, दयानुता, ज्ञमा, वात्सल्य, आनुगत्य, प्रीति, सौहार्य, वीर्य, अ्रोजः, प्रकाश—ये सब पुरुषोत्तम के स्वरूप में पूर्णत्या चिर देदीप्यमान हैं। ये उनके स्वभावसिद्ध गुण हैं—ये कल्पना द्वारा उनमें आरोप किए जाते हैं। साधक में इन गुणों का किंचित प्रकाश होजाने से ही वह धन्य होजाता है। किन्तु वस्तुतः साधक का लच्य परिच्छित आदर्श नहीं है—परम पुरुष का विराट आदर्श है। इसलिए वह अल्प प्राप्ति से सन्तुष्ट नहीं होता। वह भूमन् को अपना करलेना चाहता है। पुरुषोत्तम ही भूमन् पुरुष हैं। जब तक मनुष्य उनको प्राप्त न करले तब तक उसके हृदय की शूत्यता चिरकाल के लिए विदूर नहीं होती। मनुष्य स्वयं जिनका अंश है उनके स्वरूप को क्रमशः आत्मविकास द्वारा पूर्णत्या अनुभव किये बिना कैसे तृत होसकता है।

यह अनुभव सामान्यतः तीन प्रकार का होते हुए भी विशेषतः दो प्रकार का माना गया है। यह पहले ही बताया गया है कि पुरुषोत्तम निराकार ब्रह्म के साकार प्रकाश हैं। इसलिए साधक को भी निराकार ब्रह्म के सित्त पर इस साकार पुरुषोत्तम की अनुभूति को प्रतिष्ठित करना होगा। ऐसा न कर सकने से पुरुषोत्तम का अनुभव केवल माया का खेल प्रतीत होगा। ऊपर जो दो प्रकार का विशेष अनुभव बताया गया है उनमें एक अन्तर है और दूसरा बाह्म। अपने अपने इदयाकाश के अन्तरत्तल में पुरुषोत्तम की जो चिदानन्द ज्योतिर्भय रूप में अनुभूति है वह आन्तरिक है क्योंकि वह एकामीकृत और भक्तिरागरंजित अन्तर्मुख मन के द्वारा सम्पन्न होती है। इसीलिए इसको एकेन्द्रियवेच कहा गया है। इस अवस्था में उनका रूप, रस, शब्द, स्पर्श, गंध सभी

त्रानुभव किये जा सकते हैं श्रौर स्पष्टतया श्रास्वादन भी किये जा सकते हैं किन्तु मन के द्वारा हृदय के भीतर । उनका श्रपूर्व रूप दर्शन में श्राता है किन्तु बाह्य चत्तु से नहीं केवल श्रन्तमुंख मन के द्वारा । उनका श्रपूर्व वाणी सुनी जाती है किन्तु बाह्य श्रोतेन्द्रिय से नहीं श्रन्तमुंख मन के द्वारा । उनका रूप-रसादि प्रत्येक गुण श्रास्वादन होता है किन्तु श्रन्तमुंख मन के द्वारा, बहिमुंख इन्द्रियों से नहीं । यहाँ तक कि वार्तालाप भी की जा सकती है श्रीर प्रत्युत्तर में उनकी स्नेह-वाणी भी सुनी जा सकती है किन्तु यह भी एकमात्र मन के द्वारा ही सम्पन्न होती है क्योंकि यह सब भीतर का व्यापार है । परमात्मा-साधन की योगस्थ श्रवस्था में यह श्रनुभूति लाभ होती है । यह ब्रह्मानुभूति से विलद्धण है ।

इसके पश्चात एक श्रौर विशेष श्रनुभूति है जो इससे श्रेष्ठ है। यह अनुभूति सब इन्द्रियों की सहायता से होती है। इस अनुभूति में पुरुषो-त्तम का स्वरूप-दर्शन भीतर ही नहीं प्रत्युत बाहर भी होता है। नेत्र उनका रूप देखते हैं, कान उनका शब्द सुनते हैं, नासिका उनके अङ्ग की दिव्य गन्ध अनुभव करती है, रसेन्द्रिय उनका अमृत-रस आस्वादन करती है श्रौर सब श्रङ्क उनका स्पर्ध श्रनुभवकर पुलिकत हो जाते हैं। इस श्रवस्था में वे सब इन्द्रियों के गोचर होकर बाहर प्रकाशित होते हैं श्रीर सब इन्द्रियों की चिरतृप्ति विधान करते हैं। श्रमादि काल से ज़ीव के चत्तु इसी रूप के दर्शन के लिए तृष्णातुर थे। इसी रूप के दर्शन से श्रनादि तृष्णा चिर तृप्ति में विश्राम करती है। इसी प्रकार श्रन्य इन्द्रियों के सम्बन्ध में भी समभाना चाहिए। ज्ञान के पथ में ब्रह्मानुभूति से त्रात्मा की तृप्ति होती है, योग के पथ में परमात्मानुभूति से त्रम्तःकरण की तृप्ति होती है श्रौर मक्त के पथ में भगवदनुभूति से बाह्येन्द्रियों की तृप्ति होती है श्रीर साथ-साथ देह शुद्ध होकर भावदेह रूप में परि-- णति लाभ करती है। इसका कारण यह है कि पुरुषोत्तम का स्फुरण बाहर होने से उसके अनुभवकर्ता साधक का भी तदनुरूप स्फुरण ही

जाता है। अर्थात् भावदेह में अधिष्ठित हो जाने से ही सायक भाव के ठाकुर अपने इष्टदेव को भक्ति-एंस्कृत इन्द्रियों द्वारा बाहर आस्वाद कर लेता है।

योग के पथ में अन्तर के अन्तस्तल में पुरुषोत्तम का ज्योतिर्मय स्वरूप दर्शन होता है। तब योगी-साधक अपने मनोमय देह में यह अनुमूति लाभ कर लेता है। कारण, काया के अनुरूप भाव में ही भीतर अथवा बाहर पुरुषोत्तम का दर्शन सिद्ध होता है।

प्राकृत एवं अप्राकृत दोनों काया के अभिमान से मुक्तावस्था लाभ करने पर स्वयंप्रकाश ब्रह्म की अनुभूति होती है। यही पुरुषोत्तमा-नुभूति की भित्ति स्वरूप है।

पहले बताया गया है कि जीव अनादिकाल से काल के राज्य में विचरण कर रहा है। जब तक पुरुषोत्तम का पूर्णरूप में साज्ञात्कार न हो तब तक काल से सम्बन्ध अनिवार्य है। पुरुषोत्तम का साचात्कार यदि पूर्णतया न होकर त्रांशिक हो तो काल से त्रव्याहित भी त्रांशिक ही होगी। काल का राज्य जैसा है ठीक वैसा ही रहता है। साधक अपने पुरुषोत्तम के दर्शन से उनके धाम में प्रवेश करने का सामर्थ्य लाम करता है। जब प्रत्येक जीव साधक श्रवस्था प्राप्त कर इस प्रकार श्रपने अन्तर्निहित पुरुषोत्तम भाव को प्रस्फुटित कर सकेगा तभी यह काल का राज्य पूर्ण ब्रह्म-राज्य में परिखत होगा, इससे पहले नहीं। इसलिए पुरुषोत्तम भाव के साधक की आन्तरिक गम्भीर प्रार्थना एकमात्र इसी मंगलमय महालच्य के लिए उठती है। परम पुरुष जैसे स्वयं स्वभावतः त्राप्तकाम होते हुए भी सब जगत् के कल्याण के लिए कर्म करते हैं वैसे ही परम पुरुष के भक्त-साधक, उन्हीं का ब्रादर्श सामने रखकर, स्वयं स्राप्तकाम होकर, स्वयं पुरुषोत्तम को प्राप्त करके भी सब जीव जिससे उनको प्राप्त कर सकें इस विषय में चेष्टा करते हैं। यही महा करुणा है। अपने आप परमानन्द लाभकर जिससे तदूप परमानन्द सर्व लाभ कर सकें इस विषय समग्र विश्व के मङ्गल के लिए वे व्यापृत रहते हैं।"

## भगवान, इष्ट और गुरु

"भगवान, इष्ट श्रीर गुरु के सम्बन्ध में साधक-सम्प्रदायों में विभिन्न मत प्रचलित हैं। इसी मतभेदानुसार साधकों के भावों में भी भेद पाया जाता है। जिससे इस विषय में सबके मन में एक स्पष्ट धारणा हो जाय इसिलए यहाँ इन तीन तत्त्वों के सम्बन्ध में दो एक बातें बताई जाती हैं।

भगवान चैतन्यमय त्रानन्दमय महासत्ता स्वरूप हैं। देश, काल त्रथवा निमित्त द्वारा सीमावद्ध नहीं हैं। विश्वव्यापी एवं विश्वातीत हैं। सृष्टि, स्थित त्रौर संहार शक्ति का कार्य है। जीत्र उन्हीं का त्रंश है एवं उन्हीं से उद्भूत होकर माया के त्रावरण से त्रावृत होने के कारण त्रपने को उनसे पृथक् समभता है। माया का त्रावरण त्रपसारित हो जाने से ही यह भेदभाव दूर हो जाता है त्रौर जीव भगवान के साथ त्रपना एकत्व त्रानुभव करने में समर्थ होता है। माया भी वस्तुतः कोई पृथक् वस्तु नहीं है। यह भी श्रीभगवान के त्रात्मस्वरूप की त्रावरणकारिणी त्रौर जगत् की सिष्टि-स्थित-संहार-विधायिनी शक्ति है।

इष्ट श्रथवा इष्टदेवता नित्यसिद्ध सर्वव्यापी भगवत्सत्ता के ही श्रांशिक प्रकाश हैं। श्रांशिक प्रकाश होने पर भी इष्ट की सत्ता भगवत्सत्ता से सम्पूर्णतः श्रभिन्न है। साधक-जीव का मायावरण जिस परिमाण में विदूरित होता है ठीक उसी परिमाण में इष्ट को भगवत्-स्वरूप भाव में ग्रहण करने का सामर्थ्य लाभ होता है। जो इच्छा श्रथवा श्रभिलाषा का विषयीभूत है उसी का नाम है इष्ट । मनुष्य श्रानन्द भिन्न श्रीर किसी वस्तु की साचात् रूप में कामना नहीं करता। दुःखजर्जरित, श्रनन्त प्रकार की तीव्र व्यथाश्रों श्रीर वेदनाश्रों से क्लिष्ट तथा विविध

लांछनात्रों से लांछित मानव-हृदय स्वभावतः ही त्रानन्द के लिए लालायित होता है। वह जिस त्रवस्था में है वह दुःख-बहुल त्र्यनिष्ट संसार-मरुभूमि है। इस त्र्यनिष्ट में जो करुणा-परवश होकर इष्ट का प्रदर्शन त्र्यथवा इष्ट-प्राप्ति का संधान दान करते हैं उन्हीं का नाम 'गुरु' है।

पहले बताया गया कि इष्ट आनन्द का ही नामान्तर है। यह त्रानन्द स्वरूपतः भगवान के त्रानन्द से पृथक् न होते हुए भी दुःख-क्लिष्ट साधक के भावानुसार नाना प्रकार का होता है। इसीकारण त्रानन्द एकं होते हुए भी उसकी प्रकाशमय मूर्ति अनेक रूप धारण करती है। सुनिपुण चिकित्सक जैसे प्रत्येक रोगी के लिए उसके रोगा-नुसार योग्य श्रौषधि की व्यवस्था करता है ठीक उसी प्रकार गुरु ताप-क्लिष्ट जीव को उसकी रुचि, प्रकृति तथा संस्कारानुसार अनुरूप इब्ह पदान करते हैं। यद्यपि इष्ट मूल में एक ही है एवं सब ही इष्ट उन्हीं परम-इष्ट श्रीभगवान अथवा परमात्मा के अंशस्वरूप हैं तथापि भाव के वैचिन्यानुसार इस प्रकार की व्यवस्था करनी पड़ती है। इच्ट का साधनकर ऋर्थात् ऋपनी प्रकृत्यानुसार व्यक्तिगत आदर्श का अनुसरण-कर सिद्धिलाभ के पश्चात्, साधक स्रभाव से स्रथवा प्राकृतिक दुःख-क्रोश से मुक्ति लाभ करता है। तब साधक इष्टबल से बलिष्ठ होकर भगवान का पूर्णस्वरूप धारण करने के लिए साधन पथ पर अप्रसर होता है। जब तक इष्टिसि द्वाप्त न हो तब तक साधक दुर्वल एवं हीनवीर्य रहता है किन्तु इष्टलाभ के पश्चात् साधक की शक्ति और स्रानन्द पूर्ण विकास प्राप्त करते हैं। उस समय भगवान को पूर्णतया धारण करने की योग्यता उत्पन्न होती है।

यह पहले ही कहा जा चुका है कि इष्ट अंशस्वरूप हैं श्रीर भगवान श्रंशिस्वरूप हैं किन्तु वस्तुतः भगवत्-स्वरूप गुरु का ही तात्विक रूप हैं क्योंकि गुरु श्रीभगवान से अभिन्न हैं। भगवान जैसे आनन्द अथवाः इष्टरूप में उसके निकट त्राविर्भृत होते हैं साधक भी त्रानन्द पाप्तकर जिस मूलप्रस्ववण से वह आनन्द निःसत हुआ है उन्हीं गुरुरूपी भगवत्-स्वरूप को धारण करने की चेष्टा करता है। स्नानन्दलाभ के पूर्व इन महाचैतन्यरूपी गुरु का संधान पाना दुर्घट है। कारण पहले गुरु का जो स्वरूप देखने में आता है वह आनन्द से संश्लिष्ट होता है किन्तु आनन्द प्राप्ति के पश्चात् गुरु का परम रूप जो ब्रानन्द के भी ब्रातीत है साधक को दृष्टिगोचर होता है। गुरु का गुरुभाव तभी उसकी दृद्यंगम होता है श्रौर तभी वह श्रपने श्राप को लघु समभ पाता है। उसका समस्त ऋहंकार चूर्ण हो जाता है श्रीर विशुद्ध श्रानन्द भोग करने की वासना भी चिरकाल के लिए उन्मूलित हो जाती है। यही उसके आहमसमर्पण की अवस्था है। साधक-शिष्य इस प्रकार गुरु को महान एवं अपने को अगु बोधकर जब श्रीगुरु के चरणों में अपने आप को अकातर भाव से अप्रेण करता है और स्वयं सम्पूर्णतः रिक्त होजाता है तय वे 'महतो महायान्' गुरु भी श्रपने को साधक के निकट निःशेषतः श्रपंग करते हैं जिसके फ़लस्वरूप वह रिक्तस्थान पूर्ण होकर प्रस्फुटित हो उठता है। एक तरफ़ साधक-शिष्य के एवं दूसरी तरफ़ गुरु के आत्मसमर्पण के फलस्वरूप एक ग्रखंड स्वयंप्रकाश ग्रात्मा स्वतः उज्ज्वल रूप में जाग उठती है। उस समय गुरु शिष्य का भेद नहीं रहजाता। तब एकमात्र श्रात्मा ही श्रपनी महिमा में विराज करत है। तभी समभ में श्राता है कि जो भगवान हैं, वे ही इष्ट हैं, वे हा गुरु हैं स्त्रीर वही स्रपनी त्र्यात्मा है। परोत्त् ज्ञान की त्र्यवस्था में भगवान समभकर जिनको बहुत दूर स्थापन किया था आत्मदर्शन के पश्चात् उनको निकट से भी निकटतर रूप में, अपने आत्मस्वरूप में, उपलब्ध करलिया। यहीं साधक की साधना की परिसंगाति है।

पहले, गुरु साथक को इष्ट दानकर दुःख के भीतर उसको निल्या-नन्द का सन्धान प्रदान करते हैं। तत्पश्चात् शिष्य की योग्यता चुद्धि के फलस्वरूप गुरु के परम अनुग्रह से भगवत्-स्वरूप का साज्ञात्कार होता है। वास्तव में यही गुरु का साज्ञात्कार है। इसके अनन्तर एक अोर गुरुभाव अथवा भगवद्भाव कट जाता है और दूसरी ओर जीव-भाव भी जाता रहता है। उस समय एकमात्र अद्वेत परमात्मतत्त्व की ही स्फूर्त्ति रहजाती है। तब भक्त-जीव, आराध्य-भगवान, मध्यवतीं इष्ट एवं पथ-प्रदर्शक गुरु सभी अखरड ऐक्यसूत्र में प्रथित दिखाई देते हैं। इस अवस्था में कर्त्तव्य रूप में कुछ नहीं रहजाता। तब जो कुछ स्फुरित होता है उसको स्वभाव की लीला समभना चाहिए"।

### गुरुतत्त्व

'गिरित अज्ञानं इति गुरुः'—जो अज्ञानरूपी अन्धकार दूर करते हैं वे गुरु हैं। कोई-कोई कहते हैं 'गु' शब्द का अर्थ है अन्धकार, 'रु' का अर्थ है आलोक। जो अन्धकार से आलोक में लेजाते हैं, जो अन्ध को दिव्य दृष्टि दानकर—स्वरूप-विस्मृत को आत्मस्वरूप दिखाकर—उसको स्वरूप में स्थिति लाभ करने की योग्यता दान करते हैं, जो स्वभाव के पथ पर प्रवृत्त करदेते हैं, जो साधक के भीतर का स्रोत उसको धारण करादेते हैं अर्थात् जो साधक को स्रोतापन्न करदेते हैं, जो अवान्तर धारा को परित्यागकर स्वामाविक धारा में प्रतिष्ठित करदेते हैं, जो प्रज्ञानेत्र खोल देते हैं—वे ही गुरु हैं। इस प्रसङ्ग में यह करोक तुलनीय है:—

## श्रज्ञानतिमिरान्धस्य ज्ञानांजनशलाकया। चज्जरुन्मीलितं येन तस्मै श्रीगुरवे नमः॥

गुरु शिष्य के चित्त को शुद्ध श्रौर शान्तकर उसको विशुद्ध सत्त्व में प्रतिष्ठित करने का प्रयत्न करते हैं। शिष्य सत्-शक्ति प्रधान है, गुरु चित-शक्ति प्रधान हैं, इष्ट श्रानन्द-शक्ति प्रधान हैं; मगवान् में सत्ता, चैतन्य श्रौर श्रानन्द्र का श्रपूर्व समन्वय है। गुरु का प्रकृत स्वरूप तत्त्वातीत है। गुरु भगवान की चित्-विभूति हैं। मुख्य गुरु चैतन्यमय इंश्वर हैं। ईश्वर की अनन्त शक्तियों में अनुप्रहशक्ति ही गुरु है। अतः गुरु कृपाशक्तियुक्त श्रीभगवान हैं। गुरु वे हैं जो नीचे उतरकर बद्धजीव के प्रहण्योग्य होते हैं, उसकी आकर्षित करते हैं, धाम में लेजाते हैं, उसकी पूर्वस्मृति जगाकर उसको स्वरूप-प्रतिष्ठित करते हैं। गुरु का मुख्य कार्य है पतित का उद्धार अर्थात् शिष्य को ज्ञान दानकर घर के लड़के को अपने घर वापस पहुँचा देना।

जहाँ कहा गया है 'मद्गुरः श्रीजगद्गुरः', उसका तात्पर्य यह है कि जगत् में जो भी प्रकृत ज्ञान प्रचार कर गये हैं वे सभी गुरु हैं। सब सम्प्रदाय गुरु की श्रावश्यकता स्वीकार करते हैं।

साजात परमेश्वर ही सद्गुरु हैं श्रथवा उनके श्रनुग्रहमात तत्स्व-धर्मापन जीवन्मुक्त श्रधिकारी पुरुष गुरु हैं। भगवान ही श्राचार्यदेह में श्रधिष्ठित हुए सब बन्धन छिन्नकर मोज्ञदान करते हैं। वे एकाधार में ज्ञानी श्रीर योगो हैं। वे जीव का पशुत्व दूरकर उसको सर्वज्ञत्व, सर्व-कर्तृत्व श्रीर शिवत्व तक दान करसकते हैं। गुरु में शिष्य को उद्धार करने का सामर्थ्य होना चाहिए। इसीलिए कहा है:—

इष्टदेव-स्वरूपो यः सचिदानन्द्विग्रहः। शुद्धो बुद्धः प्रमुक्तश्च गुरुराद्शीमानवः॥

शक्ति नाम की भगविदच्छा की प्रेरणा से सद्गुरु लाभ करने की अभिलाषा उत्पन्न होती है। सद्गुरु प्राप्ति का मूल कारण है भगव-दिच्छा। शिष्य का स्वभाव ही भगवत्-इपा आकर्षण करलेता है— "शिष्यप्रजैव बोधस्य कारणम्"।

मन्त्रदान—साधक का काम है भगवत् इच्छा के त्रागे त्रात्म-समर्पण करना; गुरु ऐसा पुरुष होना चाहिए जो जानता हो कि हमारे जीवन में भगविदच्छा क्या है। शिष्य का काम है गुरु की इच्छा के त्रागे त्रात्मसमर्पण करना। गुरु का काम है शिष्य के जन्मजन्मा- न्तरीण संस्कार, माता-पिता का सम्पूर्ण इतिहास श्रीर शिष्य के पूर्वजन्म के समस्त परिचय से श्रवगत होकर शिष्य का कर्मपथ निर्णय
कर देना श्रीर जिससे उसके जीवन में भगविद्या पूर्ण सफलता
लाभ कर सके उस विषय चेष्टा करना। गुरुदत्त (मन्त्र) बीज में
ये सब तत्त्व निहित रहते हैं। शिष्य का काम है उस बीज से एक
पूर्ण परिण्त बृद्ध उत्पन्न करना। गुरु को शिष्य का सब भार लेना
होता है। दीचा का श्रमिप्राय है भगवत्-कृपा लाभ की प्रणाली दिखा
देना। जिससे प्रसुप्त चैतन्य जागरित हों उसी का नाम दीचा है।
गुरु शिष्य को दिव्यदेह—सिद्धदेह—दान करते हैं; गुरु इष्टलाभ में
सहायक होते हैं; इष्ट-देवता उन्हीं के स्फरण हैं। इष्टतत्त्व की श्रपेचा
भी गुरुतत्त्व की प्रधानता है। इष्ट केवल चिन्मय हैं किन्तु गुरु चिन्मय
श्रीर कियामय दोनों हैं। गुरु ही स्वरूपप्रतिष्ठकरके शिष्य की इष्ट्याप्ति
में सहायक होते हैं।

हम। री साधना—हमको भगवान जैसे चलाना चाहते हैं, हमारे भीतर भगविद्ञा जिस प्रकार पूर्ण सफलता लाभ करे, जिससे हम भगवान से तन्मयता लाभकर उनकी इच्छापूर्णता में केवल निमित्त कारण होसके यही हमारी साधना है। मैं भगविद्ञा नहीं जानता किन्तु जो उसको जानते हैं श्रीर मुभको समभाकर भगविद्ञ्छा पूरण करने का इच्छुक श्रीर समर्थ करसकते हैं वे ही मेरे गुरु हैं। श्रतएव गुरु को श्रात्मसमर्पण का श्र्य है भगवान को श्रात्मसमर्पण करना। गुरु ऐसा होना चाहिए जो श्रपने स्वार्थ के लिए भगविद्ञ्छा को विकृत न करें।

तन्त्र शास्त्र में चार गुरुश्रों का उल्लेख पाया जाता है:—(१)
गुरु (उपदेष्ट्रगण), (२) परमगुरु (मन्त्रद्रष्टा ऋषि), (३ मन्त्र-शक्ति
(जिससे मन्त्र श्रमिव्यक्त होता है), (४) श्रनादिनाथ महाकाल (गुरु,
परम गुरु, परमेश्री गुरु, परात्पर-गरु)। स्मरण रहे कि सद्गुरु पृथ्वी पर

दुर्लभ है। अनिधकारी, व्यवसायी, कपटी, स्वार्थपर गुक्त्रों के कारण ही भारतवर्ष आज इस दुर्दशा में पहुँच गया है। इसलिए सर्वसाधारण को प्रकृत गुरु का स्वरूप समभा देना होगा। गुरु होना चाहिए इस पुरुषोत्तम की मूर्ति—संयत, शुद्ध, निलोंभी, आत्मदर्शी, ज्ञानी तथा आदर्श नेता। इस होना चाहिए पुरुषोत्तम (Perfect in every Perfection)—ससीम देह में असीम का पूर्ण प्रकाश (Purer than Purity itself)। भगवान के सम्बन्ध में समस्त विकृत धारणा दूरकर उनका प्रकृत स्वरूप यथासम्भव सुन्दर रूप में संसार के सामने रखना होगा।

#### इष्टतत्त्व

जो इच्छा का विषय है, जिसको प्राप्त करने की मनुष्य इच्छा करता है उसी का नाम इष्ट है। इष्ट की प्राप्ति साधन-भजन का ही नहीं प्रत्युत जीवन का भी लेच्य है। जिसके द्वारा साज्ञात् अथवा परोज्ञ रूप से इष्ट की प्राप्ति में बाधा पड़े—जिसको मनुष्य परिहार करने की चेष्टा करता है, उसी को अनिष्ट कहते हैं। अतएव 'इष्ट' का अर्थ है अभिलिषत अथवा प्रार्थित विषय। इष्ट वरणीय, लोभनीय और स्पृहनीय वस्तु है। आत्मा का स्वरूप आनन्द है, आत्मा के लिए ही आनन्द है; मेरे लिए ही तो सब है, मैं न होऊँ तो आनन्द कौन करेगा? "आत्मार्थ सर्वे प्रियं भवति"। आत्मा सिचदानन्द है इसीलिए इम जीवित रहना चाहते हैं, जानना चाहते हैं, अनन्द करना चाहते हैं।

यद्दृष्ट्वा नापरं दृश्यं यद्भूत्वा न पुनभवः। यज् ज्ञात्वा नापरं ज्ञेयं तदिष्टमवधारय॥

(जिसको देखकर श्रीर कुछ देखने को बाक़ी नहीं रहता, जो होजाने पर श्रीर कुछ होना बाक़ी नहीं रहता, जिसको जानकर श्रीर

कुछ जानना बाकी नहीं रहता ऐसे इष्ट की निश्चयकरंके धारणां करनी चाहिए।)

परमात्मा ही परम इष्ट वस्तु हैं। वे गम्भीरता में भी परम हैं (परम in intensity) एवं व्यापकता में भी परम (परम in extensity) हैं। अर्थात् वे अनन्त हैं उनकी अपेद्धा श्रेष्ठ सार वस्तु कोई नहीं है और वे ब्रह्म—सर्वव्यापी—हैं। अर्थावों ने गहरी डुबकी लगाकर नेति नेति साधन द्वारा उनकी गम्भीरता उपलब्ध की और उनको सर्वव्यापी कहकर घोषण किया। ये परमात्मा ही हमारे परम इष्ट वस्तु हैं। वे एक अखंड अद्वय तत्त्व हैं। जीव-जगत् उनकी उपाधि हैं। वे जीव-जगत् वेष से आवृत हैं। इसी आवरण के कारण हम अखंड को खंडित समभते हैं। अज्ञान की आवरणशक्ति ने उनको ढक रखा है और विद्येपशक्ति ने उनको अनन्त देहादिरूप में कल्पना कर, जीव को देहादि में आवद कर, देहात्म-बुद्धि दान करदी है।

सिचदानन्द वस्तुतः एक वस्तु होते हुए भी हम सत्ता, चैतन्य श्रौर श्रानन्द को त्रिधा विभक्त भाव में श्रनुभव करने के लिए बाध्य हो गए हैं। सदंशप्रधान भाव में वे विशुद्ध सत्ता हैं, चिदंशप्रधान भाव में वे स्रष्टा श्रौर भोक्ता हैं श्रौर श्रानन्दांशप्रधान भाव में वे भोग्य, दृश्य, इष्टरूप बने बैठे हैं। शिष्य सत्-प्रधान, गुरु चित्-प्रधान, इष्ट श्रानन्द-प्रधान हैं श्रौर भगवान सत्ता-चैतन्य श्रानन्द के श्रपूर्व समन्वय हैं।

शिष्य एक देहाविच्छन जीव है, उसके भीतर भगवत्-कृपा से देहादि की आसिकत कम होकर प्रकृत 'में' के संघान की प्रवृत्ति उत्पन्न होगई है। तब गुरु उसके कामना, वासना, श्रहंकार, निजमुखस्पृहादि दूरकर उसको प्रकृत द्रष्टास्वरूप में लेजाने की चेष्टा करते हैं। उसके भीतर की श्रागन्तुक मिलनता दूरकर, उसके चित्ता को शूत्य में परिणतकर, उसको विशुद्ध सत्ता स्वरूप में स्थित करने का प्रयत्न करते हैं श्रीर

जिससे उसके भीतर ब्रात्मतत्त्व का स्फुरण ब्रारम्भ हो इस विषय सचेष्ट रहते हैं। उसके ज्ञाननेत्र खोलकर उसको प्रकृत द्रष्टा बना देते हैं। तब शिष्य अपने देह में आत्मा को प्राप्तकर आत्मभाव में ऐसा विभीर होजाता है कि भ्रुव की भाँति इस भय से कि कहीं यह भाव जाता न रहे' उसकी ग्राँख खोलने की इच्छा नहीं होती। किन्तु जो वस्तु सर्व-गत है उसको केवल अपने भीतर प्राप्त करने से पूर्ण रूप में प्राप्त करना नहीं होता--उसका सर्वत्रदर्शन करना होगा, सर्वत्र उपलब्ध करना होगा। इतने दिन जो शरीर से प्रीति करता था उसका हेतु न जानने के कारण देहादि में त्र्यासकत होगया था। सद्गुरु की कृपा से त्राव उसे मालूम होगया कि उसकी देह के भीतर उसका प्रियतम आत्मा है। इसीलिए अज्ञातरूप से वह उसको देहमीति रूप में अनुभव होता था। श्रौर श्रात्मा का स्वरूप सर्वव्यापी होने के कारण जिसके भीतर वह अपने आत्मा को जितना अधिक अनुभव करता था उतना ही वह व्यक्ति उसको ऋधिक आत्मीय मालूम होता था ऋर्थात् उतनी ही वह उससे ऋधिक प्रीति करता था। ऋब गुरु ने स्नात्मा के संधान का कौशल उसको बता दिया, फलतः 'यत्र यत्र मनो याति ब्रह्मण्स्तत्र दर्शनम्' होने लगा । त्र्यव धीरे-धारे सब पदार्थ उसको प्रिय मालूम होने लगे—सब पदार्थ उसके प्रिय इष्टरूप में प्रतीयमान होगये। कालान्तर में जब सब पदार्थ उसको अपने आत्मा की विभूतिरूप में श्रनुभव होने लगे तब उसके भीतर इष्टतत्त्व का स्फुरण श्रारम्भ हुश्रा जिसने क्रमशः आकृति लाभ की। वह मूर्ति चंडी के 'अशेषदेवगण-समूह-मूर्त्ति, एकैकस्था नारीमूर्ति' के समान होगई। वह मूर्ति एका-धार में उसकी समस्त इन्द्रियों तथा त्रात्मा की पूर्ण तृप्ति विधान करने लगी। वह मूर्ति समस्त रूपों की चरम परिणति होगई। तब सब रूपों की चरम परिएाति त्रारम्भ हुई त्रौर सब रूपों में उनका दर्शन होने-लगा । "कुष्णमयी कृष्ण जार अन्तरे बाहिरे, जाहाँ जाहाँ नेत्र पड़े ताहाँ

कृष्ण स्फुरे।" 'जित देखों तित श्याममयी है।' समस्त इन्द्रियाँ तथा श्रात्मा उनके सौन्दर्य-माधुर्य के सागर में डूबगये।

इस अवस्था में भृत की ओर दृष्टि की तो भृत, चित्त की कल्पना मुक्त होने के कारण, शुद्धसत्व में परिणत दिखाई दिया। चित्त की अगेर देखा तो चित्त, भूत की कामना-वासना से मुक्त होजाने के कारण, शुद्धचित्स्वरूप में परिणत प्रतीत हुआ। सभी पदार्थ स्वरूप-प्रतिष्ठ, ब्रह्मभावापन्न, प्रतीत होने लगे।

सद्गुरु जब साधक का दिन्य दर्शन खोल देते हैं तब वह सब हश्यों में ख्रात्मा तक देखने लगता है। ख्रतएव जिनको उसने इष्टरूप में भीतर देखा था उनका बाहर सर्वत्र दर्शनकर साधक स्वयं इष्टमय होजाता है। इष्ट का यह सर्वन्यापी भाव ही भगवद्-भाव है।

ऊपर से नीचे उतरते समय—ग्रवरोहण के समय (सृष्टि के समय)—पहले भगवान, पीछे इष्ट ग्रीर ग्रन्त में गुरु रहते हैं। परन्त ऊपर जाते समय—ग्रारोहण के समय (लय के समय)—पहले गुरु, पीछे इष्ट ग्रीर सर्वशेष में भगवान रहते हैं। ग्रतः साधनराज्य का ग्राश्य गुरु हैं किन्तु यह गुरु सद्गुरु होना चाहिए।

इष्ट एक ऐसी वस्तु होना चाहिए जिसके द्वारा हमारी समस्त इन्द्रिय, मन, वृद्धि तथा श्रात्मा तक की पूर्ण तृप्ति साधित होंसके—— जिनको जानकर श्रीर कुछ जानना बाक़ी न रहे, जिनको प्राप्तकर श्रीर कुछ प्राप्त करने को बाक़ी न रहे । पुरुषोत्तम ही ये इष्ट हैं—ऋषिगण पुरुषोत्तम की इसी प्रकार वर्णना करगये हैं। इस इष्ट का दर्शन होजाने पर श्रीर कुछ भी देखने की इच्छा नहीं रहती यद्यपि इस देखने की पूर्णता समय श्रीर साधना पर निर्भर करती है। जितना ही मिले उतनी ही प्राप्ति की इच्छा बढ़ती है श्रीर प्रतिदिन नवीन मालूम होता है। परम विरह की श्रवस्था में भी इष्ट के श्रितिरिक्त श्रीर कोई श्रिमिलाधा नहीं होती । उनके विरह में मृत्यु को भी उल्लासपूर्वक श्रालिंगन किया जासकता है। चातक क्या मेघ-जल के श्रतिरिक्त श्रन्य जल पान करसकता है।

इष्ट ऐसे रूप और गुण से विभूषित होकर आते हैं कि साधक की बाह्येन्द्रिय, अन्तरिन्द्रिय तथा आत्मप्रकृति तक पूर्णतृप्ति लाभ कर लेती हैं। उनके प्रत्येक श्रङ्क में समस्त श्रङ्कों के सव तत्त्व पूर्णतया विराजित रहते हैं। उनका दर्शन मिलने पर किसी इन्द्रिय को पूर्ण तृप्ति लाभ करने के लिए अन्य किसी वस्तु के निकट जाने की आवश्यकता नहीं होती । ये इष्ट अपने अलौकिक गुए और महिमा द्वारा साधक के चित्त को पूर्णतया त्राकर्षित कर पूर्ण तृति दान करने में समर्थ हैं। ये इष्ट हैं परमात्मभावापन पुरुषोत्तम। समस्त वस्तुत्रों के भीतर जी भाव गम्भीरता श्रौर व्यापकता में परम है अर्थात् जो चरम सारतत्त्व पूर्णा-नन्दस्वरूप हैं, उसको व्यापकता में परम कर—सब भूतों में अनुभवकर-सब भूतों के समष्टिगत सारतत्त्व द्वारा इस इष्ट मूर्त्ति को गठन करना होगा। स्मरण रहे कि इष्ट-गठन का अभिप्राय है इष्ट की धारणा करना । सब इन्द्रियों को पूर्ण परिणिति दान करना ही साधन-भजन का उद्देश्य है ऋर्थात् पूर्णत्व की यथासम्भव धारणा करना ऋौर उसकी उपलब्धि के लिए समस्त इन्द्रियों को विशुद्ध तथा पूर्ण परिएत करना । इस हेतु साधक की अन्तः प्रकृति एवं बाह्य प्रकृति इस प्रकार सृष्टि हुई हैं कि उनमें इष्ट वस्तु को पूर्णतया प्राप्त करने की — श्रास्वाद करने की-योग्यता निहित है। समस्त इन्द्रियों की पूर्ण परिणति लाभ होने के फलस्वरूप साधक की सब इन्द्रियों के भीतर दूरदर्शन, सूच्म-दर्शन, दिव्यदर्शन, ब्रादि की शक्ति ब्राविर्भूत होती है। तभी साधक इष्ट तत्त्व को पूर्णतया प्राप्त करने में समर्थ होता है। सब इन्द्रियों की इस प्रकार पूर्ण परिणित लाभ करना ही समस्त साधन-भजन का उद्देश्य है।

उपर्युक्त कथन से ज्ञात होगा कि इष्ट का गठन अर्थात् इष्ट को आकृति दान करना एवं इष्टोपलब्धि की योग्यता लाभ करना ही साधनभजन का प्रकृत उद्देश्य है। इष्ट जब हमारे निकट जीव-जगत् रूप में उपस्थित हैं तब जीव-जगत के भीतर से ही हमें इष्ट के निकट जाना होगा अर्थात् जीव-जगत् को अवलम्बनकर के इष्ट को ग्रहण करना होगा। साधक जिससे इष्ट की धारणा कर सके इसीलिये इष्टदेव श्रनन्त हैं—साधकों के लिए ही उन्होंने स्रनन्त रूप धारण किये हैं। उनके रूप स्रौर गुण तथा उनकी सत्ता, चैतन्य श्रीर श्रानन्द जगत् के श्रनन्त स्तरों में विन्यस्त हैं। इष्ट की पूर्णतया गठन करने के लिए आवश्यकता है विस्तृत भावों को एकैकस्थ करने की, व्यष्टि की समष्टि में मिला देने की अर्थात् अर्थ को पूर्णता दान करने की। इस प्रसङ्ग में चएडी का शक्तिचयन तत्त्व चिन्तनीय है। इसी अवस्था में शंकर ने कहा है, "यत्र यत्र मनो याति ब्रह्मण्स्तत्र दर्शनम्"। जिस वस्तु की स्रोर मन जाय उसी वस्तु को पूर्णता दानकर उसी के भीतर ब्रह्मानुभव करने की चेष्टा करनी चाहिए; वह वस्तु किसका अवतार है, किसको प्रकाश कर रही है-यह अनुभवकर उसको पूर्णतया प्रस्फुटितकर ब्रह्मरूप में दर्शन करना चाहिए। वैष्णवों का भी यही कथन है—"जाहाँ जाहाँ नेत्र पड़े ताहाँ कृष्ण स्फुरे" 'जित देखों तित श्याममयी है'। समस्त जीव-जगत् कृष्ण का विकास, कृष्ण की ही विभूति है। साधन द्वारा प्रहरण योग्यता लाभकर अप्राकृत इन्द्रियों की सहायता से सब भूतों में कृष्ण-दर्शन लाभ करना होगा। सब वस्तुत्रों को भगवत्-विभूतिरूप में उप-लब्धकर, सबको पूर्णतया विकसितकर, सर्वत्र पूर्णस्वरूप में मत्ता, चैतन्य श्रीर श्रानन्द श्रास्वाद करने के फलस्वरूप श्रीभगवान का समष्टिगत भगवद्भाव उपलब्ध कर जो समष्टिगत चिन्मयरूप प्रस्तुत होगा वही इष्टविग्रह है। "एकस्थं तदभन्नारी व्याप्तलोकत्रयं त्विषा"।

#### भगवान्

इष्टतत्त्व के विवेचन में बताया गया कि इष्टतत्त्व (पुरुषोत्तम) असीम का ससीम भाव है अर्थात् सीमाबद्ध देह में असीम की घनीभूत मूर्ति है। साधना के परिणामस्वरूप जब यह इष्टतत्त्व सर्वभूत में उपलब्ध होकर असीमत्व में पुनः प्रतिष्ठा लाभ करता है तव साधक को भगवत्त्व आस्वादन की योग्यता प्राप्त होती है। तभी इष्टतत्त्व भगवत्त्व में पर्यवसित होता है।

मान लीजिए कि चरम सारतत्व लीला के निमित्त, एक माया की चादर त्र्योदकर, त्र्रपने स्वरूप को दककर, जीव-जगत् रूप में परिएत न्त्रथवा विवर्त्तित होगये। फलतः हम केवल जीव-जगत् ही देख पाते हैं। तो भी जीव-जगत् के भीतर छिपे हुए जगन्नाथ की स्नानन्द विभूति थोड़ी-थोड़ी प्रकाश होती है। हम इसी खिएडत आनन्द में आसक्त होजाते हैं श्रौर श्रानन्द खोजते-खोजते मरजाते हैं। श्रानन्द की खोज में जब किसी ऐसे पुरुष का सन्धान मिलता है जिसका माया-वरण स्वच्छ होजाने के कारण भीतर के छिपे हुए सिचदानन्द की ज्योति बाहर कुछ प्रकाशित होती है तब हम उसकी तरफ़ त्राकृष्ट होते हैं। ये ही सद्गुरु हैं। तत्यश्चात् उनके प्रदर्शित पथ पर चलते चलते जब गुरुतस्य का स्वच्छ त्रावरण भी दूर होजाता है तब वे ही इष्ट होजाते हैं। इष्ट सीमाबद्ध त्रावरण-मुक्त ससीम देह में असीम का प्रकाश हैं। इसके अनन्तर, साधना के प्रभाव से एवं भगवत्कृपा से जब हमारा त्रावरण बिलकुल दूर होजाता है तब उसी चरमतस्व को त्र्यावरणमुक्त भाव में उपलब्ध करलेते हैं। तभी समभ में त्राता है कि वास्तव में वे त्रावृत नहीं होते, हम ही मायावरण से त्रावृत थे माया की विचेप शक्ति के प्रमाव से विभान्त थे। भगवान् सर्वव्यापी हैं—वे सब जीवों में हैं। गुरु में उनके सास्विक त्रावरण के मीतर

का प्रकाश था, इष्ट तस्व में वे आवरणमुक्त होकर किन्तु ससीम भाव में प्रकाशित हुए और भगवत्तस्व में पहुँचकर उनके असीम सर्वव्यापी भाव को उपलब्ध कर लिया। अर्थात् गुरु के भीतर उनको स्वच्छा-वरण से आवृत रूप में उपलब्ध किया, इष्ट के भीतर उनके आवरण-मुक्त ससीम प्रकाश को प्राप्त किया और भगवान में उनके आवरणमुक्त असीम स्वरूप को अनुभव किया।

भगवत्-कृपा से शिष्य का चित्त शुद्ध होजाने के फलस्वरूप वर्ह सत्-शक्तिप्रधान होगया। उसके भीतर गुरु की चित्-शक्ति त्राविभूत होजाने के पश्चात् उसके ज्ञाननेत्र खुल गये त्रौर वह गुरु के समान चित्-शक्ति-प्रधान होगया। इसके बाद त्रपने भीतर भगवान् की त्र्यानन्द-शक्ति का स्फुरण उपलब्ध करने के फलस्वरूप उसने इष्ट की त्र्यानन्द-शक्ति उपलब्ध करने की योग्यता लाभ की। त्र्यन्त में साधनी-त्कर्ष के परिणामस्वरूप वह इष्ट में ससीम भाव त्यागकर, त्रासीम के स्फुरण के फलस्वरूप सर्वत्र इष्ट दर्शनकर, समस्त जीव-जगत् को इष्टमय उपलब्ध करलेने के कारण इष्टतस्व के द्वारा भगवत्तस्व में पर्यवसित होगया।

## ऋषि-छन्द-देवता-विनियोग

'ऋषि'—( ऋष् = अपरोद्धदर्शन) जिनका अपरोद्ध दर्शन खुल गया है वे ऋषि हैं। भगवान् अनन्त हैं और उनके सृष्ट पदार्थ भी अनन्त हैं। जीव असंख्य हैं, जीव के जीवन के लच्य भी असंख्य हैं और उस लच्य सिद्धि के उपाय भी असंख्य हैं। भिन्न-भिन्न उद्देश्य-सिद्धि की साधन-प्रणाली विभिन्न हैं। जिस साधक ने जिस उद्देश्य से जिस साधन-प्रणाली द्वारा सिद्धि लाभ की है वह उस निर्दिष्ट तस्व का, उस निर्दिष्ट साधन प्रणाली का, ऋषि है। "ऋष्यः मन्त्रद्रष्टारः स्मारका न त कारकाः"। वेद नित्य अपौरुषेय हैं। वेद भगवान् की चिद्विभूति हैं। ऋषिगण् उनके खष्टा नहीं हैं। उन्होंने साधना के प्रभाव से चित्त शुद्धकर प्रकृति के कलेवर में भगवान् के हाथ से लिखे वेद दर्शन किये। वे मन्त्र के स्षष्टिकर्त्ता नहीं हैं—द्रष्टा अथवा स्मारक मात्र हैं।

तस्व नित्य है, प्रकृति का विधान भी नित्य है। जिस विधान द्वारा जो तस्व साज्ञात्कार होता है वह प्रणाली भी नित्य है। ऋषियों ने साधन-वल द्वारा मन्त्रसाधन-प्रणाली केवल स्त्राविष्कार की—वे मन्त्र के सिष्टकर्त्ता नहीं हैं।

'छन्द'—जिस प्रणाली द्वारा जिस छन्द से जिस भाव का कम्पन उत्पन्नकर उद्देश्य सिद्ध होता है, वह छन्द उस निर्दिष्ट साधन-प्रणाली का छन्द है।

'देवता'—देवता शब्द द्योतनार्थक व क्रीडार्थक 'दिव्' धातु से साधित होता है। प्रकृति के विभिन्न तत्त्वों में, विभिन्न स्तरों में, चैतन्य-परमात्मा किस प्रकार प्रकाशित और लीलारत हैं, यह देवता-तत्त्व के अन्तर्गत है। भगवत्-चैतन्य के विभिन्न प्रतिबिम्ब अथवा विभृति—विभिन्न भाव के लीलाभाव—का नाम देवतातत्त्व है।

'विनियोग'—कौन साधना किस भाव से अनुष्ठित हुई और उससे क्या प्रयोजन सिद्ध हुआ, यह विनियोग-तत्त्व के अन्तर्गत है।

पहले ठीक करना होगा कि हम क्या चाहते हैं—हमारा लह्य क्या है। इसके बाद पता लगाना होगा कि यह लह्य किसी के जीवन में सिद्ध हुआ है या नहीं। जिन्होंने इस लह्य में सिद्धि लाभ की है वे ही इस लह्य-सिद्धि के, इस मन्त्र के, ऋषि होंगे। जिस उपाय से सिद्धि लाभ की है वह होगा उस मन्त्र का छन्द। जिस स्नायुकेन्द्र में वह शक्ति निहित है, उस स्नायुकेन्द्र में प्राण्वायु और मनन शक्ति को एकाप्रकर, वहाँ की सुप्त शक्ति को जगाकर, उस केन्द्र में उस शक्ति के प्रकाश तथा कार्यप्रणाली को उपलब्ध करना कहलायेगा उस साधन

प्रगाली का देवतातस्व। तत्पश्चात् उस जाग्रत शक्ति को उद्देश्य साधन में नियुक्तकरके उद्देश्य सफल करना विनियोग तस्व है।

पहले यह निश्चित करना होगा कि मैं यथार्थ रूप से क्या चाहता हूँ। इसके बाद उस पथ के हेतु आदर्श सिद्ध गुरु के उपदेश, कृपा श्रीर सहायता की आवश्यकता होगी। तत्पश्चात गुरु की आदिष्ट प्रणाली को अवलम्बन कर साधन करना होगा, फलतः उदेश्य सिद्धि अथवा उस देवता का दर्शन लाभ होगा।

ऋषि—तस्वदर्शी गुरु; छन्द—साधन-प्रणाली; देवता—ऋपूर्व सुप्त आराध्य शक्ति; विनियोग—उस शक्ति को साधन बल से जागरित कर, निर्दिष्ट रूप से चलाकर, कार्यचेत्र में पूर्ण सिद्धिलाम अर्थात् उद्देश्य की सफलता (Application of the method).

#### यन्त्र-तन्त्र-मन्त्र रहस्य

'यन्त्र' शब्द 'यम्' धातु से निष्पन्न होता है। 'यम् धातु' का साधारण अर्थ है 'संयम करना, नियन्त्रण करना, विस्तृत शक्ति को केन्द्रीभूत करना'। सूर्य की किरणें जगत् में व्याप्त हैं। इन विस्तीर्ण किरणों को केन्द्रीभूत करने पर प्रभूत शक्ति संचारित होती है जिससे अलौकिक कार्य किये जा सकते हैं—इसके अनेकों हष्टान्त जगत् में मिलते हैं। इस शक्ति को एकत्रितकर और विधानानुसार विकीरणकर इसके द्वारा भीषण परिणाम मी साधित हो सकता है यह हमें पिछले युद्ध के आण्विक वम्ब (Atomic Bomb) के कार्यकलाप से ज्ञात होता है।

भगवान के सृष्टि-रहस्य का चिन्तन करते समय सबसे पहले हमारा ध्यान एक बीज की तरफ़ जाता है जिसके भीतर एक पूर्ण परिणत वृद्ध को उत्पन्न करने की शक्ति निहित है। इसी के साथ 'सर्व सर्वात्मकं' उक्ति समरण होती है। प्रत्येक परमाणु के भीतर भगवान ने अनन्त

शक्ति निहित रखी है श्रीर इस सुप्त शक्ति की जागरित, विकसित तथा कार्यच्म करना ही समस्त साधनभजन का उद्देश्य है। जहाँ यह शक्ति बीजाकार रूप में निहित है और जहाँ से यह बीजशक्ति पूर्णतया प्रकटित होती है उस आधार का नाम 'यन्त्र' है। हमारे स्थूल शारीर के-विशेषतः मेरुदंड के-ग्रन्तःस्थित केन्द्र एक-एक यन्त्र हैं। विविध केन्द्रों में मन स्थिरकर साधकगण अलौकिक शक्ति लाभ कर सकते हैं, यह बात हम किसी तरह ऋस्वीकार नहीं कर सकते। हम दर्शन-यन्त्र के केन्द्र (optic centre) में मन स्थिरकर दूरदर्शन, सूद्तमदर्शन, दिव्यदर्शन लाभ कर सकते हैं, प्रकृत साधक यह स्वीकार करने को वाध्य है। भगवान का दर्शन करने के लिए यही दिव्यदर्शन करनेवाले ज्ञानचन्नु की त्र्यावश्यकता है। उनका वचन सुन्ने के लिए दिव्यश्रवण की ज़रूरत है। ऋर्थात् एक-एक अनुभूति लाभ करने के लिए तत्तत् केन्द्रों में मन स्थिरकर वहाँ की गुप्त शक्ति को जागरित करने की व्यवस्था देखी जाती है। सब यंत्र पूर्णतया विकसित हुए बिना पूर्ण-स्वरूप को पूर्णरूप में श्रास्वाद करना श्रसम्भव है। साधकगण विश्वास करते हैं कि पुरुषोत्तम श्रीकृष्ण के सब यंत्र पूर्णतया विकसित थे; उनकी प्रत्येक इन्द्रिय में समस्त इन्द्रियों की शक्ति विकसित थी। 'त्रंगानि यस्य सकलेन्द्रियवृत्तिमन्ति', यह श्लोक इसी रहस्य को प्रकाश करता है। त्रगुवीच्या त्रौर दूरवीच्यादि यंत्रों की सहायता से हम जैसे सूचम श्रौर दूरस्य पदार्थ देखते हैं इसी प्रकार योगीगण एक-एक स्नायुकेन्द्र में प्राग्रिक्त को चालितकर श्रौर वहाँ मन स्थिरकर श्रनेक श्रत न्द्रिय तत्त्व प्रत्यच्च दर्शन करते हैं। प्राणशक्ति को चालित करने की प्रणाली 'तंत्र तत्त्व' का विषय है त्र्यौर मननशक्ति को केन्द्रीभूत करने की ष्रणाली 'मंत्रशास्त्र' का विषय है। निर्दिष्ट स्नायुकेन्द्र खराव होजाने से हम दर्शन-श्रवणादि शक्ति से वंचित होजाते हैं यह बात विज्ञानसम्मत हैं। साधनराज्य में ये विभिन्न स्नायुकेन्द्र ही यंत्रविशेष हैं। विभिन्न

मन्त्रसाधना के लिए—विभिन्न विषयों में सिद्धि लाभ के लिए—पृथक् पृथक् केन्द्र निर्दिष्ट हैं।

मेरुदंडस्थ चक्रादि योगियों के प्रधान अवलम्बन हैं। ये साधन-राज्य के यंत्रविशेष हैं। इन सब यंत्रों में प्राणशक्ति को चालितकर एवं मन को स्थिरकर अनेक अलौकिक कार्य साधित होसकते हैं। हमारे देहस्थ विविध केन्द्र (विशेषतः स्नायुकेन्द्र-nerve centres) विभिन्न यंत्रों में परिएत होसकते हैं। चतु जैसे देखने का यंत्र है उसी प्रकार कान सुनने का निर्दिष्ट यंत्र है। इन पाँच विषयों के भाँति सुद्भ विषय अनुभव करने के लिए अनेक सूद्म यंत्र भी हैं। दूरवी स्राण के व्यवहार में तीन तत्त्व लच्य में आते हैं। प्रथम दूरवी चूर्ण यंत्र, द्वितीय उसको केन्द्रगत ( focus ) करने की प्रणाली, तृतीय उसमें मन स्थिर करके देखना। इसमें पहला यंत्र है, दूसरा तंत्र श्रौर तीसरा मंत्र। प्राचीन ऋषियों ने पहले देहस्थ प्रधान प्रधान केन्द्रों ( यंत्रों ) को त्राविष्कार किया। इसके बाद उन यंत्रों में प्राणशक्ति को चालितकर वहाँ की गुप्त शक्ति को किस प्रकार जागरित किया जासकता है, तंत्र तत्व के भीतर ये सब रहस्य विवृत किये । तत्पश्चात्, उन सब केन्द्रों में मन स्थिरकर भगवान की अलौकिक शक्ति किस प्रकार प्रत्यत्त की जा-सकती है एवं भगवल्लीला दर्शन करने की योग्यता लाभ की जासकती है इसकी ऋतिसुन्दररूप से व्याख्या की। कुंडलिनी जागरण और षट्चकभेदादि प्रक्रिया द्वारा ये सब तत्त्व सुन्दररूप से समभाने की चेष्टा की । पुराणों के विविध भगवत्-धाम इन्हीं यंत्रों की महिमा प्रकाश . करते हैं।

कालीपूजा और दुर्गापूजा के समय जो रंग-विरंगे चित्र बनाये जाते हैं ये सब चित्र हमारे भीतर के विभिन्न यंत्रों के प्रतीक हैं। यंत्र-निहित शक्ति को जागरित करने के लिए प्राण्यतिष्ठा-बोधनादि अनुष्ठान की व्यवस्था है। हमारी पूजा के सब अवयव यंत्र-तंत्र-मंत्र की महिमा प्रचार करते हैं। बाहर के इन यंत्रादि प्रतीकों के द्वारा भीतर के तस्वों में प्रवेश करने की व्यवस्था थी। अब हम भीतर के तास्विक भावों श्रीर योगप्रणाली को भूलकर केवल प्रतीक में सीमाबद्ध होगये हैं एवं श्रूनेक समय प्रकृत तस्व को विकृत करदेते हैं श्रीर कहते हैं कि कलि-शुग में देवदर्शन, इष्टदर्शनादि श्रसम्भव हैं।

उपर्युक्त विवेचन से मालूम हुआ कि यंत्र हमारे देहस्थ—विशेषतः मेरदंडस्य—विमिन्न चक्रविशेष हैं। प्रत्येक चक्र में बीजाकाररूप में साधनराज्य के अनेक तत्त्व छिपे हुए हैं। तंत्र वह प्रणाली है जिसके अवलम्बन द्वारा हम यंत्रों के भीतर की गुप्त शक्ति को प्रकटकर नाना मकार की अलौकिक शिक्त की सहायता से सृष्टिरहस्य के—भगवल्लीला-रहस्य के—ज्ञान-विज्ञानसम्मत अनेक गृढ़ रहस्यों को जानसकते हैं। दंत्र और तंत्र तृत्त्व के स्वरूप को न जानने के कारण हम साधनराज्य के अनेक तत्त्वों से वंचित रहते हैं किन्तु मंत्र तत्त्व का प्रकृत स्वरूप जाने बिना तो साधन-राज्य में प्रवेश करना ही असम्मव है। इसलिए हम मंत्रतत्त्व के सम्बन्ध में कुछ विस्तारपूर्वक आलोचना करना चाहते हैं। मंत्रतत्त्व का प्रकृत साधक नाम और नामी का अभेद-रहस्य जानकर नाम के साथ नामी को प्रत्यन्त करने की योग्यता लाभ करता है। यशोदा के तुल्य मातृस्नेह से परिभावित होजाने पर गोपाल कहकर पुकारने से ही गोपाल प्रकट होने को बाध्य हैं, यह बात मंत्रसाधक अस्वीकार नहीं कर सकता।

मंत्र—मन् घातु के उत्तर ड-प्रत्ययान्त त्रै धातु जोड़ने से मंत्र शब्द साधित होता है (मन् + त्रै + ड्= मन्त्र)। "मननात् त्रायते यस्मात् तस्मात् मंत्र उदाहृतः"—जिसके मनन द्वारा चिन्तन द्वारा ध्यान द्वारा संसार-सागर से उत्तीर्ण होकर दुःख-कष्ट से मुक्त होकर परमानन्द की प्राप्ति होती है उसी का नाम मंत्र है। प्रत्येक मंत्र में तीन तत्त्व निहित रहते हैं—(१) प्रस्तव अथवा ब्याहृति—परमतत्त्व के निकट जाना (२) बीज—परमतत्त्व का दर्शन करना, परम तत्त्व को उप-लब्ध करना (३) देवता—लौटते समय श्रपने सब तत्त्वों को तद्भाव से परिभावित करना। एकाच्चर मंत्र में भी ये तीनों तत्त्व पाये जाते हैं।

'प्रण्व'—सर्वव्यापी भगवत्तत्त्व को प्रकाश करता है। प्रण्व में राक्तिमान श्रीर शक्तित्त्व के सब रहस्य वर्तमान हैं। प्रण्व (ॐ) के श्रकार-उकार-मकार शक्तित्त्व के, काली-श्रादि तत्त्व के द्योतक हैं। श्रद्धमात्रा "शान्तं शिवं श्रद्धतम्" की महिमा प्रकाश करती है। "श्रद्धंन एकांशेन मीयन्ते परिच्छिद्यन्ते श्रन्या इति श्रद्धमात्रा"—जिसके श्रद्धं में (एकांश में) जीवजगत् सीमाबद्ध परिण्त श्रथवा विवर्त्तित है (एकांशेन स्थितं जगत् इति)। यही पूर्ण श्रखंड श्रद्धंय तत्त्व श्रद्धं-मात्रा शब्द का लद्ध्य है। जगत् के सब रहस्य एवं जगत् के श्रतीत रहस्य, भगवान के विश्वमय एवं विश्वातीत तत्त्व, प्रण्व के भीतर निहित हैं। प्रण्व के श्रकार, उकार श्रौर मकार के द्वारा हम स्थूल, सूद्धम श्रौर कारण तत्त्व भेदकर गुणातीत श्रखंड श्रद्धय तत्पदार्थ के निकट जाने का सुयोग पाते हैं।

'बीज'—एक बड़ के बीज के भीतर जैसे एक पूर्ण-परिशात फलफूल से सुशोभित बड़ बच्च में परिशात होने की शक्ति निहित है ठीक
उसी प्रकार मंत्र के बीज के भीतर भी व्यक्तिविशेष के अतीत जीवन की
कथा, माँ-वाप का इतिहास एवं उसके भविष्य जीवन के पूर्ण परिशाति
लाभ करने की सम्भावना निहित देखने में आती है।

'देवतातत्त्व' में किस प्रकार हमारे भीतर का अन्तरेन्द्रिय, बहि-रिन्द्रिय एवं देहादि के सब तत्त्वों के द्वारा भगवत् चैतन्य को पूर्णतया परिणतकर उस विशिष्ट जीव को पुरुषोत्तम में परिणत किया जा सकता है, इसका रहस्य और इसकी सम्भावना निहित रहती है। भगवत् चैतन्य प्रकृति के सब स्तरों में प्रतिविध्वित होकर किस प्रकार प्रकाशित होते हैं, किस प्रकार लील। करते हैं, इस विषय का समावेश देवता तत्त्व में है। देवता को साचात् करने का अर्थ है इन सब तत्त्वों में, व्याष्ट-समष्टि भाव में, भगवत्-चैतन्य को अवाधितरूप से प्रस्फुटित करना और उप-लब्ध करना, एकशब्दमें साधक का देवमय होजाना।

प्रणाव के भीतर भगवान का विश्वमय और विश्वातीत रहस्य निहित है। बीज तस्व से मालूम होता है कि हमारा प्रकृत स्वरूप क्या है, हमारा भगवान के साथ क्या सम्बंध है, भगवान ने किस उद्देश्य से हमको सृष्ट किया है और हमारे भीतर कौन शक्ति अव्यक्तरूप में निहित हुई व्यक्तित्व लाभ करने की चेष्टा कररही है। देवतातस्व से हम जान सकते हैं कि किस उपाय से हमारे द्वारा भगवान की इच्छा पूर्ण सफलता लाभ करने में समर्थ होगी।

मन्त्रतत्त्व के साथ शब्दविज्ञान रहस्य, मन्त्र में निहित शक्तितत्त्व एवं उस शक्ति को जागरित करने का रहस्य विचारगीय है। यहाँ विज्ञानानुसार भगवद्विधान को जानकर श्रौर उसको पालनकर भगव-द्विधान पर जय प्राप्त करने की व्यवस्था देखने में त्र्याती है-Study the law of Nature, follow it and you will be Master of it. चएडी का यह क्षोक यहाँ चिन्तनीय है—"यो मां जयित संग्रामे यो मे दर्पे व्यपोहति । यो मे प्रतिबलो लोके स मे भर्ता भविष्यति"। शब्दविज्ञान रहस्य में शब्दब्रह्म का तत्त्व स्त्रर्थात् शब्द की परा, पश्यन्ती, मध्यमा त्रौर वैखरी भाव के भीतर कारण, सूच्म, स्थूल और जगत्-रूप में आत्मप्रकाश का तत्त्व, निहित है। शब्द के भीतर अचिन्त्य शक्ति निहित है-यह अस्वीकार नहीं किया जा सकता। सपेरों के उच्चारित मन्त्र द्वारा किसप्रकार विष उतरजाता है यह यहाँ विचारने योग्य है। यह भी मन्त्रनिहित शक्ति की महिमा प्रचार करता है। मन्त्रनिहित शक्ति स्वाभाविक प्रणाली द्वारा त्रात्म-प्रकाश करने की चेष्टा करती है यह हम मानने को बाध्य हैं; निमित्त-कारण तो केवल शक्ति के प्रकाश में बाधा दूर करदेता है। मन्त्र के केवल उचारण से भी कुछ लाभ होजाता है यह स्वीकार करके ही सम्भवतः प्रचलित विश्वास है कि त्राश्रद्धया उच्चारित मन्त्र भी कुछ काम करता है। अजामिल के नारायण-स्मरण की कथा इसकी साची है। अनजान में विष खा लेने से भी शरीरान्त होसकता है, गङ्गा की महिमा में विश्वास न करते. हुए भी गङ्गास्नान से लाभ होसकता है, यह हम मानने को बाध्य हैं। किन्तु मन्त्र वैज्ञानिक प्रणाली द्वारा ठीक साधित होजाने पर ऋत्यन्त फलदायक होता है इसमें सन्देह नहीं। गुरुदेव किसप्रकार मन्त्र में शक्ति सञ्चारकर शिष्य में शक्तिपात करदेते हैं यह रहस्य भी चिन्तनीय है। मन्त्र की श्रपनी श्रन्तर्निहित शक्ति, मन्त्रदाता गुरु की सञ्चारित शक्ति एवं मन्त्र-प्रहीता साधक की साधन शक्ति, यह प्राधानतः तीनों शक्तियाँ सम्मिलित होकर मन्त्र-सिद्धि की पूर्णता सम्पादन करती हैं। मन्त्रशक्ति एवं गुरुशक्ति अनुकूल होने पर भी साधन के बिना सम्यक् फल लाभ नहीं होता। साधक रामप्रसाद का यह पद "एमन गुरु-स्राराधित मन्त्र तास्रो हारालाम साधन बिने" इस प्रसङ्ग में उल्लेखनीय है। सिद्ध महात्मात्रों के उचारित शब्द में, सिद्ध पुरुषों के प्रदत्त मनत्र में, प्रभूत शक्ति निहित रहती है-यह अस्वीकार नहीं किया जासकता।

इसके उपरान्त मन्त्र के पुरश्चरण श्रौर मन्त्र-चैतन्य का प्रसङ्ग सुन्ने में श्राता है। मन्त्र के श्रर्थ श्रौर भाव को देहपुरी के सब तत्त्वों में सञ्जालितकर देह को परिभावित करने का नाम है 'मन्त्र का पुरश्चरण।' मन्त्र, मन्त्र का श्रर्थ श्रौर उसके देवता (श्रमुभृति) का एकीकरण 'मन्त्र-चैतन्य' कहलाता है। मन्त्र का पुरश्चरण श्रौर चैतन्य साधित हुए विना सिद्धिलाभ नहीं हो सकती यह बात शास्त्रसङ्गत है।

"मन्त्रार्थं मन्त्रचैतन्यं यो न जानाति साधकः। शतलचप्रजप्तोऽपि तस्य मन्त्रो न सिध्यति"॥ मन्त्रचैतन्य के फलस्वरूप माँ शब्द के उचारणमात्र से ही मातृ- स्नेह साधक को श्रमिषिक्त करदेता है। साधक तब मातृसानिध्य श्रनु-भवकर, माँ-मय होकर, मातृमन्त्र की चैतन्य-सम्पादन-क्रिया प्रत्यच् करता है। भूत के भय से भूत का दर्शन, भूतग्रस्त होजाना एवं भूत की भाँति वार्ते करना या काम करना—इस प्रकार के मन्त्र-चैतन्य के दृष्टान्त सुन्ने में त्राते हैं। श्रीमन्महाप्रभु नाम श्रौर नामी को एककरके मन्त्र उचारण करने का उपदेश करते थे। मन्त्र इस प्रकार उचारण होना चाहिए जिसके फलस्वरूप मन्त्र के देवता स्वयं स्नाने की बाध्य हों। श्रीकृष्ण जब यशोदा को माँ कहकर पुकारते थे तब यशोदा का इतना सामर्थ्य नहीं रहता था कि बिना आये स्थिर रहसकें। यशोदा के मुख से गोपाल शब्द ऐसे भावापन्नरूप से निकलता था कि उनके हृदयगोपाल तत्त्व्ण त्राकर उपस्थित होते थे। त्रवश्य विरह-भाव की पुष्टिसाधन के लिए लद्य पदार्थ की प्राप्ति में विलम्ब होना दूसरी बात है। हमारा विश्वास है कि मन्त्र यदि शुद्धरूप से उचारण किया जाय तो मन्त्र जाग्रत होकर त्रपने लच्य पदार्थ को खींचकर लासकता है। शब्द सुप्रयुक्त होने पर अर्थात् शब्द के वैखरीभाव में यदि उसके सब तत्त्व, पराभाव पर्यन्त, निहित हों तो शब्द श्रमोध शक्ति लाभ करता है । हृदय से निकली हुई टेर हृदयगत हुए बिना नहीं रुकती। शब्द जिस स्तर से उचारित होता है उसी स्तर तक पहुँचने में समर्थ होता है। देवता का स्वाभाविक नाम ही है मन्त्र; अर्थात् जिस नाम से बुलाने से देवता अनन्तसत्ता की गर्भ से आविर्भूत होकर मक्त की अभिलाषा पूर्ण करदेते हैं--यही देवता का आविर्भाव तस्व है। साधक-भक्त विश्वास करते हैं कि माँ ने स्वयं कन्यारूप में आविर्भूत होकर रामप्रसाद का बाड़ा घरने के काम में सहायता की थी। मन्त्र चिच्छक्ति का विशिष्ट प्रकाश है। मन्त्र चैतन्य की घनीमृत मूर्त्त स्रथवा देवता का आत्मप्रकाश है। मन्त्र और देवता अभिन्न हैं। बीज ही मूलमन्त्र है-बीज में सब शक्ति निहित है।

यद्यपि एक श्रमु में निहित सुप्त शक्ति को जागरित कर श्रनेंक महत् कार्य किये जासकते हैं, (तुलनीय—श्राण्विक बम्ब—Atomic Bomb) तो देहस्थ यन्त्रों में निहित गूढ़ शक्ति को उपयुक्त साधन-प्रणाली द्वारा प्रकट करके कीन सा महत् कार्य नहीं किया जा सकता, यह श्रस्वीकार करना केवल मूर्खता मालूम पड़ती है। परन्तु यह श्रस्वीकार नहीं किया जा सकता कि श्रशिक्ति श्रीर स्वार्थेगर लोगों के हाथ में पड़कर, श्रपप्रयोग के कारण, स्वार्थसिद्धि के हेतु श्रिति रिज्ञित होकर, साधन-रहस्य ने समाज श्रीर देश में श्रनेक श्रनर्थ पैदा करिदये हैं। श्रप-प्रयोग के लिए संस्कार की श्रावश्यकता है विनाश की नहीं। मन्दिर का श्रपव्यवहार होते देखकर यदि उसका शोधन न करके उसके ध्वंस की व्यवस्था कीजाय तो हम विश्वत हो जायँगे इसमें सन्देह नहीं। मन्त्र से शक्ति सञ्चार की जासकती है, यह श्रस्वीकार नहीं किया जा सकता। एक ही शब्द विभिन्न व्यक्ति द्वारा विभिन्न भाव से उच्चारित हुआ विभिन्न समय में विभिन्न फल उत्पन्न करता है।

सिद्ध महापुरुषों के मुख से उच्चारित शब्दों में विशेष शक्ति निहित रहती है इसमें सन्देह नहीं। उच्चारण-प्रणाली के ऊपर माव-प्रकाश करने की शक्ति, त्रमर करती है, यह भी अस्वीकार नहीं किया जासकता। मन्त्र साधन-प्रणाली का एक चुम्वकरूपी साङ्केतिक चिह्न है। कृष्णादि मन्त्र जपने के फलस्वरूप साधक कृष्णमय होजाता है इसमें सन्देह नहीं।

जो स्त्रियों को दीचा देते समय मन्त्र से ॐकार वर्जनकर दीचा प्रदान करते हैं वे श्रनेक समय भूल जाते हैं कि मैत्री, गार्गी, वाच-कवी, प्रभृति वैदिक ऋषिगण भी स्त्रियाँ थीं। दुर्गा, काली, सरस्वती, लच्मी, प्रभृति स्त्री-देवता हैं। कोई-कोई कहते हैं कि स्त्री-जाति को दवाकर रखने के लिए बहुपबीत्व प्रचलन के समय इस तरह की प्रथा श्राविष्कृत हुई थी।

#### अधिकारी-विचार

'एक' जब बहु हुए तो जगत् में नानात्व की सृष्टि हुई। जगत् में कोई दो पदार्थ या दो जीव ऐसे नहीं जो सर्वप्रकार एक भावापन्न हों ( No two individuals are exactly alike )। प्रत्येक मानो श्रपना निर्दिष्ट कार्य करने के लिए श्राया है। एक का कार्य दूसरे के द्वारा सम्पन्न होना सहज नहीं। पूर्वजन्मगत, उत्तराधिकारीरूप में प्राप्त श्रथवा भगवद्त्त शक्ति श्रनुसार मनुष्य का गुण निर्धारित होता है एवं शिचा-दीचा द्वारा भी हम किसी निर्दिष्ट कार्यशाधन की योग्यता लाभ करसकते हैं। जो काम हम त्राज करने में त्रसमर्थ हैं कालान्तर में सम्भवतः वह कार्य करने की चमता लाभ करलेंगे, जैसे निम्न श्रेणी का छात्र उच्च श्रेणी में जाने की योग्यता लाभ करलेता है। निम्नश्रेणी का छात्र यदि उच्छे गा के प्रन्थों में विव्रत रहे तो न वह उच्छे गी का पाठ समभ पायगा श्रौर न श्रपनी श्रेणी की शिचा लाभकर उन्नति करसकेगा। साधनराज्य में भी सब लोग सब कार्य करने में समर्थ नहीं होते । इसीलिए साधनराज्य में भी नानाविध श्रेणी विभाग देखने में श्राते हैं। श्राज हमारे लिए जो करना या सममना श्रसम्भव है कुछ समय पश्चात् हम कदाचित् वह कार्य करने की योग्यता लाभ करलें। ऐसी अवस्था में भी उन्नतिलाभ के साथ-साथ साधन-प्रणाली के किसी-किसी विषय में परिवर्त्तन की आवश्यकता होजाती है।

सब कार्य में एक नित्य श्रीर एक नैमित्तिक माव देखने में श्रात हैं। नैमित्तिक भाव देश-काल-पात्र भेदानुसार परिवर्त्तन लाभ करता है। नित्य भाव प्रायः एक समान ही रहता है। गुणकर्म के विचार को त्यागकर एवं क्रमोन्नति के पथ को भूलकर हम श्रपने जीवन को श्रनेक समय न रस कर देते हैं। श्रिधकारी-विचार यथार्थरूप में श्रनुष्ठित होने से श्रीर जातिभेद एवं कर्मविभाग केवल वंशगत न मानकर गुणकर्मगत

समभने से हमारा उन्नतिलाभ अनेकांश स्वाभाविक होजाता है और जीवन इतना नीरस बोध नहीं होता। वैष्णवमत के विधिमार्ग और रागमार्ग, तंत्रमत के पश्चाचार और वीराचार तथा प्राचीन जातिभेद प्रथा अधिकारी-विचार के प्रधान दृष्टान्त हैं।

प्रायः सभी सम्प्रदाय के साधकों में ऋधिकारी-विचार का भाव देखा जाता है । सब सम्प्रदायों के साधकगण ऋधिकारी-विचार की श्रोर प्रधान लच्य रखते थे। हमने ऋधिकारी-विचार के लच्य को भूलकर श्रीर श्रपने को सब कार्य का श्रधिकारी मानकर साधनराज्य में एक महान उपद्रव पैदा कर दिया है। किसी विद्यालय के सब छात्र यदि त्रपने त्रापको एम० ए० क्लास में भरती होने के उपयुक्त समभकर छल-बल-कौशल द्वारा उस क्लास में प्रवेश करने की चेष्टा करें तो विद्यालय में जैसी अराजकता हो जाएगी, साधनराज्य की अराजकता इसके ऋपेचा ऋौर भी भयावह है। तांत्रिकों के चालक यदि पश्चाचार की तरफ अधिक दृष्टि रखते तो 'तांत्रिक' शब्द को 'मद्यप' 'व्यभिचारी' त्र्यादि नाम पाने की इतनी सम्भावना न होती। सहजिया साधकगण यदि 'प्रवर्त्तक', 'साधक', 'सिद्धादि' भेद की तरफ़ विशेष दृष्टि रखते तो सहज साधन को कठिन, घृणित श्रौर पतन का कारण श्रनुमान करने का किसी को सुयोग न मिलता । दुःख का विषय है कि यह भी विश्वास नहीं किया जा सकता कि शैव, शाक्त और वैष्णव सम्प्रदाय के साधक-गए। अधिकारीतत्त्व की मर्यादा की यथार्थरूप से रत्ना करते हैं।

#### "उत्तमो ब्रह्मसद्भावो ध्यानभावस्तु मध्यमः। स्तुतिज्पोऽधमो भावो बाह्यपूजाधमाधमः॥

तंत्रशास्त्र के इस श्लोक में एक उत्तम रहस्य छिपा हुत्र्या है। साधनराज्य में बाह्य पूजा को निम्नस्तर में स्थापित करने पर मी उन्नत-स्तर में जाने में यह सहायक है यह बात श्रस्वीकार नहीं की जाती।

किन्तु दुख की बात यह है कि हमारे सामाजिक गुरुगण विलकुल भूल गये हैं कि साधनराज्य में भी एक कमोन्नति ( Promotion ) का पथ है। प्राचीनकाल में गुरुगण अन्ततः वर्ष में एकबार शिष्य के घर जाकर श्रीर साधनराज्य में वह कितना श्रयसर हुश्रा है इसका विचार-कर उसको साधन के उचस्तर में ले जाने की चेष्टा करते थे। किन्तु शोक है कि आजकल के गुरुदेवों का शिष्य के घर जाना केवल वार्षिक प्राप्य वसूल करने में पर्यवसित हो गया है। प्रत्येक साधक के लिए सर्वोच्चभूमि प्राप्त करने का द्वार उन्मुक्त रहना चाहिए यह बात हम बिलकुल भूल गए हैं। मूर्तिपूजा में सुदत्त साधक को भगवान के स्तव-स्तुति ऋौर जपादि द्वारा धीरे-धीरे ध्यान-राज्य में ले जाकर सर्वशेष में उसको भगवद्भाव से परिभावितकर सब जीवों के भीतर भगवद्धवान, भगवद्दर्शन श्रौर भगवत्-सेवा की योग्यता दान करनी चाहिए—यह बात हमारे आधुनिक गुरुदेव विलकुल भूल गए हैं। फलतः अनेक लोग कहते हैं कि आजकल गुरुआई एक बड़ा व्यवसाय होगई है। यह व्यवसाय त्राजकल समाज का विशेष त्रनिष्ट कर रहा है। भागवत-पाठ से ज्ञात होता है कि भगवान अपने मुख से बार-बार कहगए हैं कि जो लोग सब जीवों में अधिष्ठित मुभको अना-दरकर सब जीवों का सम्मान ग्रौर सेवा करना भूल गए हैं ग्रौर केवल मूर्त्तिपूजा में व्यस्त हैं वह मूर्त्तिपूजा भस्म में घी डालने के समान निरर्थक है। अब भी यदि हम अधिकारी-विचार की तरफ दृष्टि न देंगे तो साधनराज्य त्रौर भी विकृत हो जाएगा इसमें सन्देह नहीं। त्रमि कारी गुरु को दीचा देने से वंचित करना ऋत्यावश्यक है। तंत्रशास्त्र का भूमिलाभ इस स्थल में स्मरणीय है। पूर्व साधना द्वारा जिसने जो भूमि लाभ की है उसको उस भूमि से ऊपर उठने की चेष्टा करनी होगी। जो जिस स्टेशन पर पहुँचकर विश्राम कर रहा है उसको उसी स्टेशन से रवाना होना होगा।

### गुरुवाद और दीचा

सभी कामों में गुरु—उपयुक्त शिच्नक—की त्रावश्यकता होती है। जिसने जिस विषय में सिद्धि लाभ की है वह उस विषय का सुदच् शिच्नक है—वह उस कार्य का प्रकृत कुलगुरु है। विज्ञान की शिचा प्राप्त करने के लिए जगदीश बोस के समान वैज्ञानिक की सहायता लेना श्रेष्ठ है यह त्रस्वीकार नहीं किया जा सकता। साधनराज्य में भी जो मुभको देखकर मेरी त्र्यवस्था को समभ सकते हैं, मेरे प्रति स्नेहशील हैं एवं मेरे द्वारा त्र्यना स्वार्थसिद्ध करने की चेष्टा न कर मेरी उन्नति त्र्यौर शान्तिविधान में समधिक सचेष्ट हैं त्रौर जिन्होंने मेरे गन्तव्य पथ में स्वयं त्र्यत्रसर होकर सिद्धि लाभ की है वे संयत शुद्ध दच्च प्रेमिक ज्ञानी तस्वदर्शी पुरुष मेरे गुरु—मेरे चालक—होने के उपयुक्त पात्र हैं। त्रानुपयुक्त लोगों का गुरु का न्नासन ग्रहण करने के फलस्वरूप देश का बहुत त्रानिष्ठ होगया है।

सभी विषयों में सिद्धि लाम करने के लिए दीचा प्राप्त करने की आवश्यकता होती है। कार्य में ब्रती, दीच्चित, तीब्र संकल्ययुक्त हुए बिना सिद्धिलाम अनिश्चित है। प्राचीन काल में त्रिजाति बालक गुरु के आश्रम में जाकर गायत्री मंत्र की दीचा लाम करते थे। गुरु उनके जीवन का लच्य तथा उनकी साधनप्रणाली निर्धारण कर देते थे और उनकी उन्नति एवं शान्ति-लाम में सहायक होते थे। जो करने के लिए आए हैं उसकी उत्तमरूप से सम्पन्न करने की सहज, सुन्दर और स्वाभाविक प्रणाली हम दीचा द्वारा लाम करते हैं।

हमारा प्रकृत वासस्थान भगवत्-धाम था; वहाँ हम अपने-अपने अधिकारानुसार भगवत्-सेवा में विभोर रहते थे। यहाँ आकर हम अपने प्रकृत स्वरूप को, भगवान के स्वरूप को, उनके साथ अपने सम्बन्ध को तथा अपने जीवन के कर्जव्य को भूल गये। सद्गुरु हमको इस भूल से चेतनकर हमारा प्रकृत स्वरूप श्रीर कर्त्तव्य निर्धारण कर देते थे। दीवालाभ के फलस्वरूप हम भगवान के होजाते थे। हमारा सब कार्य हो जाता था परकीय श्रर्थात् परमात्मा सम्बन्धीय; संसार होजाता था भगवत्—धाम; जीव मालूम पड़ता था वेषधारण किया हुन्ना शिव; कर्म होजाता था यज्ञ; सर्वत्र बहादर्शन, ब्रह्मानुभूति, ब्रह्मसेवा होजाता था हमारे जीवन का लद्य। स्वयं उन्नित श्रीर शान्ति लाभकर सबको उन्नत करने की श्रीर शान्ति के पथ पर ले जाने की चेष्टा होजाती थी हमारा स्वाभाविक कर्म। दीवा से हम भगवान के हो जाते थे; श्रात्मीय-स्वजन होजाते थे भगवद्विभूति श्रीर स्वार्थ-भाव की जगह एक प्रेम का भाव श्राजाता था। हमारे समस्त सम्बन्ध श्रीर समस्त कार्य शान्त, पवित्र, मधुर श्रीर श्रित सुन्दर हो जाते थे।

# षट्चक्रभेद

षट्चक्रमेद का अर्थ है—हमारे देह के मेरुमार्ग-मध्यस्थ छः यंशों के भीतर के स्रोत का अस्वाभाविक वक्रमाव दूरकर उनके भीतर सरल अवाधित मन और प्राण की गति लाम करना। तंत्र और योगशास्त्र के अनुसार सुषुम्रा मार्ग में छः केन्द्र हैं जहाँ जीव संस्कारवश चक्रर खाता रहता है और नानाविध भोग और आकर्षण में फँस जाता है। भारत के प्राचीन ऋषि केवल अपनी उन्नति, अपनी मुक्ति, के लिए ही वित्रत नहीं रहते थे। साधन-भजन के फलस्वरूप उन्होंने परमात्म-दर्शन लाम कर लिया था। उनका आत्मतत्त्व का ज्ञान गम्भीरता तथा व्यापकता की परम अवस्था में पहुँच गया था। आत्मा सारतत्त्व है एवं सर्वव्यापी है—इस उपलब्धि के परिणामस्वरूप वे अपने आपको एक सामान्य ससीम देह में सीमाबद्ध रखने में तृप्ति बोध नहीं करते थे। किसप्रकार सर्वव्यापी को सर्वभूत के मीतर से विकसित करें, सब के भीतर उनका दर्शन करें—इस और उनका प्रधान लह्य था। अन्तर्दृष्टि

शुद्ध होने के कारण उन्होंने समभ लिया था कि साधन द्वारा दूरदर्शन, सूद्भदर्शन, दिव्यदर्शन लाभ किया जा सकता है एवं दिव्यदर्शन लाभ किये बिना इस चत्नु से भगवान का विश्वरूप नहीं देखा जा सकता श्रौर न दिव्यश्रवण लाभ किये बिना उनकी वाणी सुनी जा सकती है। जिससे सब दिव्यदर्शन, दिव्यश्रवणादि लाभ कर सकें इस विषय में वे सचेष्ट रहते थे। उन्होंने त्राविष्कार किया "सर्वे सर्वात्मकं" त्र्यर्थात् सब स्थान में, प्रत्येक परमाग्रु में, सब तत्त्व नित्य वर्तमान हैं। (What is true of the whole universe is also true of every atom of the universe). एक ऋषि ने मुक्तकंठ से घोषणा की "एके विज्ञाते सर्वे विज्ञातं भवति"। बहुत्व में एकत्वानुभूति उनकी ब्रह्मानुभूति में सहायक हो गई थी। तब उन्होंने विचार किया कि देह-तस्व का पूर्णज्ञान लाभ कर लेने से जगत्-तस्व का पूर्णज्ञान लाभ करना सहज हो जायगा। समस्त जगत् में जितने तस्व वर्तमान हैं वे सब प्रत्येक जीवदेह में प्रत्येक परमागु में भी वर्तमान हैं। तब वे देह-तस्व के अनुसंधान में व्यस्त हो गये। फलतः दिव्यदर्शन के प्रभाव से त्राविष्कृत हुत्रा कि देह का समस्त सारतत्त्व मेरुद्गड त्रौर मस्तिष्क के मध्यस्थित केन्द्रों ( यंत्रों ) में है; त्र्यन्य जो कुछ है इसका सहकारी-मात्र है । उन्होंने देखा कि सब सारतस्व सुपुम्ना में स्रवस्थित हैं ।

ऋषिगण सुषुम्नास्थ एक-एक केन्द्र में मन समाहितकर विविध अद्भुत तस्व आविष्कार करने लगे। सर्वशेष में समफ गये कि जो कुछ जानने, करने या प्राप्त करने का विषय है वह सब सुषुम्ना के अन्तः स्थित यंत्रों में है। इसके फलस्वरूप अनेक योगी-साधकों ने साधनराज्य के अनेक तस्वों को षट्चक के अन्तर्गत विचार करना आरम्भ किया। सुना जाता है कि पाश्चात्य विज्ञान की दृष्टि भी इस तरफ आकृष्ट होने लगी है। प्राचीन बौद्ध योगाचारी साधकगण इसी सुषुम्ना के भीतर का स्रोत आविष्कार कर साधकगण को स्रोतापन करने

की चेष्टा करते थे। यही सुपुमा शाकों की गङ्गा नदी, वैष्ण्वों की यमुना नदी कहलातों है। प्रायः सब साधक सम्प्रदायों ने सुपुमा के माहात्म्य को स्वीकार किया है। तंगशास्त्र ग्रौर योगशास्त्र तो सुपुमा के अन्तर्गत केन्द्रों (चक्रों) में विभोर हैं। अनेक सम्प्रदाय सुपुमा स्रोत के अनुकूल मंग-जप साधन करने का उपदेश करते हैं। सुपुमा मार्ग के चिग को देखने से मालूम होगा कि मूलाधार से सहसार तक का विस्तृत पथ ही साधनराज्य का एक प्रधान अवलम्बन है—भगवद्धाम जाने की प्रधान व एकमाग सीढ़ी है। यहाँ तक कि ज्ञानभूमि के स्तर (अर्थात् शुभेच्छा, विचारणा, तनुमानसा, सत्तापत्ति, अरसंसत्ति, पदार्थमाविनी एवं तूर्यगा) सुपुमा के अन्तर्गत चूकों में विन्यस्त हैं। अनेक सम्प्रदायों के साधकगण मूलाधार में मन स्थिरकर मेरमध्यस्थ स्रोत को साज्ञात् करने की चेष्टा करते हैं एवं इस स्रोत के चढ़ने-उतरने की तरफ लच्य रखकर जपादि कार्य निष्पन्न करने का प्रयत्न करते हैं।

सुषुम्ना मार्ग साधारणतः छः केन्द्रों में विभक्त है श्रीर इसके प्रत्येक केन्द्र में एक-एक चक्र निर्दिष्ट किया गया है। इसा पथ के भीतर विविध देह के, पंच तत्व के, पंचकोश के, सप्तलोक के तथा ज्ञानराज्य की सप्त भूमि के स्थान भी निर्धारित हैं। इसके एक एक केन्द्र में चित्त समाहित करने से उस केन्द्रस्थ तत्त्व के सब रहस्य स्वतः प्रकट होने लगते हैं। यहाँ तक कि चित्त में यदि कोई विशेष भाव लाना हो तो उस भाव के निर्धारित केन्द्र में मन स्थिर करने से उस भाव के समस्त तत्त्व अपने स्थाप स्फरित होने लगते हैं। प्रत्येक चक्र मानो एक यंत्र है जिसके केन्द्र में भगवान अथवा उनके प्रतिनिधि श्रीर उनके चारों तरफ़ उनके परिकरादि श्रवस्थित हैं। स्वांचकेन्द्र (सहसार) में सब सम्प्रदायों के निर्धारित भगवान (पुरुषोत्तम) विराजमान हैं एवं निम्नस्तरों में विविध सम्प्रदायानुकुल विभूति-कायव्यूह (प्रतिनिधि) गण स्थित हैं—इस प्रकार चिन्तन करना होता है। प्रकृत भगवद्धाम चक्र नहीं है—सहसार

चकातीत है। वहाँ कर्मभोग नहीं है, वकगित भी नहीं है —केवल लीला-रस अस्वादन है। वह कालातीत है।

नाद बिन्दु से निकलकर प्रत्यावर्तन के समय फिर बिन्दु में विलीन हो जाता है। यह बिन्दु हो स्थितिस्थान अथवा धाम है। नाद ऊर्ध्य और अधः बिन्दुद्वय का योजक है। नाद की धारा ऊपर की तरफ एवं नीचे की तरफ प्रसारित है। अधोबिन्दु मूलाधारस्थ त्रिकोण का मध्यबिन्दु है एवं ऊर्ध्व बिन्दु सहस्रारस्थ त्रिकोण का मध्यबिन्दु है। बौद्ध-तंत्र का यह क्षोक इस प्रसंग में तुलनीय है—"एकाराकृति यद्दिव्यं मध्ये वंकारभूषितम्। आलयः सर्वसीख्यानां बुद्धरत्नकरंडकम्॥" (एकार = त्रिकोण = नाद; वंकार = बिन्दु)। ऊर्ध्वधारा में धाम का एवं अधोधारा में जगत् का प्रकाश है। नादस्रोत मूलाधार से सहस्रार तक प्रवाहित है। मूलाधार से ऊपर के पाँच चक्रों के केन्द्र ही पाँच बिन्दु हैं। साधकगण अपने अपने अधिकारानुसार सब बिन्दु भेदकर ऊर्ध्व गमन करते हैं अथवा किसी बिन्दु में आबद्ध होकर रुद्धगति हो जाते हैं। आज्ञाचक्रस्थित बिन्दु ही मुख्य बिन्दु है—यहाँ नीचे के पाँचों चक्रों का समन्वय है।

चक्रोत्पत्ति—ब्रह्म की शक्ति जब अव्यक्त अप्रकटित अननुमृत होती है तो उस अवस्था को 'निर्गुण' कहते हैं एवं वही शक्ति जब प्रकाश की तरफ़, सृष्टि की तरफ़, धावित होती है अर्थात् शक्ति जब लीलारत होती है तब वह अवस्था 'सगुण' कहलाती है। शक्ति जब सृष्टि, परिण्यति अथवा विवर्तन की ओर धावित होती है तो शक्तिमान का स्मरण और आकर्षण अनुभव करने के कारण बोच बीच में शक्ति-मान की ओर लौटना चाहती है—इस लिए शक्ति के भीतर केन्द्रा-तिग और केन्द्रानुग ये द्विविध गति लच्चित होती है। इसके फलस्वरूप शक्ति की गति अल्प समय के लिए किंचित वृत्ताकार (चकाकार) धारण करती है। यही चक्राकार अवस्था योगशास्त्र का चक्रतन्त है। परमाणु का उत्पत्ति-रहस्य यहाँ विचारणीय है—'Matter is the concentrated form of energy.' शक्ति की स्वाभाविक प्रविणता सरल गति की त्रोर होती है किन्तु क्रमशः विरुद्ध शक्ति की क्रिया के फलस्वरूप गति कुछ वक्र होजाती है। कहना अनावश्यक होगा कि यह विरुद्ध शक्ति भी मूलस्थान से ही प्रकट होती है। हम जिसको मनुष्य का मन कहते हैं वह भी तब वक्रभावापन्न होजाता है श्रीर नाना प्रकार की कामना-वासना से आरच्छन होजाता है। मन की वक्रता के कारण जिस त्राधार को त्राश्रयकर मन किया करता है वह त्राधार भी वक्रभावापन्न होजाता है। बहिर्मुखीगति (प्रवृत्ति) प्रवल होते होते जिस स्थान पर पराकाष्ठा प्राप्त करती है उसी स्थान से फिर अन्तर्मुखीगति (निवृत्ति) त्रारम्भ होती है। सब चक त्राज्ञाचक से लेकर मूलाधार तक, शक्ति के परिणाम श्रौर विवर्तन पथ में, स्थूल देह में विस्तृत है। ये मानो रास्ते की विश्राम भूमि (halting stations) हैं। प्रकृति अथवा बहिर्मुखीगति के अवसान पर जब निवृत्ति-अभिमुखी अथवा अन्तर्भुखीगति आरम्भ होती है तब आध्यात्मिक जावन का सूत्रपात होता है। साधक तब क्रमशः एक एक भूमि अतिक्रमकर ऊर्ध्व की ओर अप्र-सर होता है। पहले जिन चक्रों का विवेचन किया गया है उन्हीं चक्रों को भेदनकर साधक को जाना होता है। किस चक्र में कितने समय रुकना पड़ेगा यह यात्री की (साधक की) त्र्यासिक्त त्र्यौर भोगस्पृहा पर निर्भर करता है।

चक्रों का अवस्थान—सब चक्र समवेदक स्नायुमंडल में स्थित है। ये विभिन्न स्नायुविशेष हैं। मेरुदंड के बहिर्मांग में बाई क्रोर चन्द्र तुल्य ईड़ा, दिल्ला क्रोर सूर्यतुल्य पिंगला एवं मध्य में चन्द्र-सूर्य-विन्हरूपा सुषुम्ना का मार्ग है। सुषुम्ना मेरुदंड के ऊर्ध्वस्थ सहस्रार से सर्वनिम्नस्थ मूलाधार तक विस्तृत है।

(१) सर्वनिग्न में गुह्य श्रौर लिंग के मध्य में 'मूलाधार' चक है ।

योगशास्त्रानुसार यह चक्र रक्त वर्ण चतुर्दल है। यह डाकिनी शक्ति एवं शक्तिमान सद्योजात (ब्रह्मा) की अधिष्ठानभूमि है। इस चक्र में पृथ्वीतस्व प्रधान है। यहाँ सार्ध-त्रिबलय-वेष्टित कुंडलिनी प्रकृति देवी का अधिष्ठान है। यहाँ के चार दल जन्म-मृत्यु-जरा-व्याधि के द्योतक हैं। यहाँ शक्ति निद्रित रहती है।

- (२) इसके ऊपर लिंग-मूल में पड्दल 'स्वाधिष्ठान' चक है। इसके पड़दल छः रिपुत्रों के दोतक हैं। यहाँ के देवता चतुर्भुज नारा-यण और शक्ति राकिनी हैं। यह काम अथवा प्रेम की लीलाभूमि नाम से विख्यात है। (ऊर्ध्वाति के समय जो 'काम' है ऊपर से शुद्ध होकर नीचे उतरते समय उसी का नाम 'प्रेम' है।) यहाँ साधारण जीव का मन जीवात्मारूप में अधिक समय अधिष्ठित रहता है इसीलिए इसका नाम 'स्वाधिष्ठान' है। इस चक्र में अप् (जल) तस्व प्रधान है।
- (३) इसके जपर नाभिस्थल में दशदल 'मिणपुर' चक है। इसकी ज्योति मिणप्रभा को भी परास्त करती है इसी से इसका नाम मिणपुर है। यहाँ के देशता रुद्र एवं शिक्ति लाकिनी हैं। यह चक्र तेजः (अभिन) तस्व प्रधान है।
- (४) इसके ऊपर हृदय में द्वादशदल 'श्रनाहत' चक्र है। यहाँ के देवता ईशान श्रौर शिक्त कािकनी हैं। यह महत् (वायु) तस्य प्रधान है। यहाँ श्रनाहत ध्विन सुनी जाती है इसीिलए इसका नाम श्रनाहत (हृदयाकाश) है। यह स्थान ईश्वर की लीलाभूमि है। यहाँ चित्त स्थिर होने से यह श्रनुभूति लाभ होती है कि ईश्वर किस प्रकार जीव को चला रहे हैं श्रर्थात् देहस्थ सब यंत्र किस भाँति परिचालित होते हैं। इस चक्र को जीवातमा का स्थितिस्थान भो वर्णन किया गया है।
  - (५) इसके ऊपर कंठदेश में षोड़श दल 'विशुद्धाख्य' चक है।

यहाँ के देवता सदाशिय एवं शक्ति शाकिनी हैं। यहाँ व्योम (त्राकाश) तस्य प्रधान है।

- (६) इसके ऊपर भूमध्य में द्विदल 'श्राज्ञाचक' है। यह शिव श्रीर हाकिनी शक्ति की श्रिष्ठानभूमि है। यहाँ श्रीभगवान श्रिष्ठान-रूप में लीलारत हैं। यहाँ श्रहं श्रीर इदं, द्रष्टा श्रीर दश्य, भोक्ता श्रीर भोग्य तत्त्व का प्रमेद पहले पहल लिंदात होता है। एक श्रखंड-श्रद्धय-तत्त्व लीलारस श्रास्वाद करने के लिए युगलरूप में प्रतीयमान होकर मिलन श्रीर विरह द्वारा भ्राम्यमाण होरहा हैं—इसीलिए इसे भी चक्र कहा गया है। कहना श्रनावश्यक होगा कि विभिन्न चक्राधिष्ठित शक्तियों के नाम विभिन्न सम्प्रदायों ने विभिन्नरूप में दिये हैं।
- (७) सर्वोपरि शिरोदेश में सहस्रदल-विशिष्ट 'सहस्रार' कमल श्रवस्थित है। सहस्रार श्रधोमुख है। नीचे के चक्र जाग्रत होजाने पर जध्वेमुखरूप में परिलक्षित होते हैं। सूर्योदय से जैसे कमल प्रस्फुटित होता है तद्रूप ज्ञानस्योंदय से निम्नस्थित चक्रों के कमल ज्ञानालोक से प्रस्फुटित होकर अर्ध्वमुख होजाते हैं। सहस्रार के मध्य विन्दु से निरन्तर श्रमृतस्राव होता रहता है किन्तु साधारण जीव के निम्नवर्ती कमल सुप्त होने के कारण इसको धारणकरके पृष्टि लाभ करने में श्रसमर्थ हैं। फलतः यह श्रमृत कालाग्नि कुएड में निरन्तर गिरता रहता है श्रीर इसके कारण जीव देह में जरा-विकार-मलिनता-मृत्यु श्रादि स्राविर्माव होते हैं। किन्तु कुगडलिनी जागरण एवं तदुत्तर योगिकया के प्रमाव से निम्नवर्सी कमल क्रमशः जागरित होकर ऊर्ध्वमुख होजाते हैं श्रीर चरित श्रमृत धारण करने में एवं पृष्टिलाभ करने में समर्थ होते हैं। जीव के ऊपर अनुकम्पा-वशतः ही सहस्रारकमल अधोवदन है। यह तुरीय स्थान है-पुरुषोत्तम की अधिष्ठान भूमि है। यह चकातीत है। कोई-कोई इन चक्रों को Ganglion Coccygeal, Pelvic Plexus, Solar Plexus, Cardiac Plexus, Cervi-

cal Plexus इत्यादि नाम से निर्देश करते हैं। कोई-कोई मूलाधारादि भूमियों को शुभेच्छा, विचारणा, तनुमानसा, सत्तापत्ति, असंसक्ति, पदार्थाभाविनी, तुरीय नाम से निर्देश करते हैं।

मूलाधार से स्वाधिष्ठान तक 'अन्नमय', स्वाधिष्ठान से मिण्पुर तक 'प्राण्मय', मिण्पुर से अनाहत तक 'मनोमय', अनाहत से विशुद्धाख्य तक 'विज्ञानमय', श्रौर विशुद्धाख्य से श्राज्ञाचक तक 'श्रानन्दमय' कोष का स्थान है। उसके ऊपर की भूमि को 'कोशातीत' कहा जाता है। अन्नमय कोष तमःप्रधान स्थूलदेह की, प्राण्मय-मनोमय-विज्ञानमय कोष रजःप्रधान सूच्मदेह की, त्र्यानन्दमय कोष सत्त्वप्रधान कारणदेह की अवस्था और आज्ञाचक के ऊपर तथा सहसार ( निर्गुण अवस्था ) के नीचे तक विशुद्ध सत्त्वमय अवस्था कही जासकती है। मूलाधार से सहस्रार तक एवं सहस्रार से मूलाधार तक एक विद्युत्स्रोत यातायात करता रहता है। इस स्रोत की गति को अनुभव करना अर्थात् इस स्रोत में पतित होने का नाम ही है 'स्रोतापन्न' होना। सहस्रार को चक्र नहीं कहा जाता क्योंकि यहाँ जीव स्व-स्वरूप में निमजित, साम-रस्य में विभोर रहता है-यह ब्राह्रैत भूमि है। सृष्टिकाल में इस स्रोत की गति सहस्रार से मूलाधार की तरफ़ होती है श्रीर लय के समय यही गति मूलाधार से सहस्रार की तरफ़ लिच्चत होती है। ( तुलनीय शङ्कर—"नद्याः प्रतिस्रोतगमनिमव")। स्रगले पृष्ठ पर चित्र देखिए।

ऋषिगण सुपुम्नास्थ एक-एक चक्र (यंत्र) में मन स्थिरकर श्रौर वहाँ प्राण्वायु को संचालितकर जो फल लाम होता है प्रत्यक्त कर-गये हैं। जगत् से जगन्नाथ के निकट जाने के रास्ते में जिन जिन शक्तियों का श्रौर ज्ञान का स्फुरण होता है तथा जो जो श्रिमज्ञताएँ लाम होती हैं उनके सब रहस्य उन्होंने विभिन्न चक्रों में श्रमुमव किये। दर्शनविज्ञान के, ज्ञानभूमि के तथा साधनरहस्य के सभी तत्त्व इन चक्रों में निहित हैं। चित्त में जिस समय जो माव लाने की इच्छा हो उस

#### सहस्रार (कोशातीत)

👺 सहस्रदल, गुणातीत, तुरीय।

श्रानंदमय सस्वगुणप्रधाः कोश कारण देह विज्ञानमय कोश मनोमय रजोगुग्पप्रधान कोश सुदम देह प्राग्रमय कोश **अन्नमय** तमोगुग्पप्रधान कोश स्थूल देह

शाजाचक (भूमध्य में ), द्विदल, शिव + हाकिनी शक्ति।

• विशुद्धाख्य (कग्ठ देश में), Cervical Plexus, घोड़शदल, व्योम, सदाशिव + हाकिनी शक्ति।

त्रानाहत ( हृदय में ), Cardiac Plexus, द्वादशादल, मस्त्, ईश्वर + काकिनी शक्ति।

मिरिपपुर ( नाभिदेश में ), Solar | Plexus, दशदल, तेजः, | रुद्र + लाकिनी शक्ति ।

स्वाधिष्ठान (लिङ्गमूल में),Pelvic Plexus, षड्दल, ऋप्, विष्णु + राकिनी शक्ति ।

मूलाधार (गुझदेश में), Ganglion Coccygeal, चतुर्दल, चिति, ब्रह्मा + डाकिनी शक्ति।

भाव के केन्द्र में मन स्थिर करने से चित्त में उस भाव का स्फरण स्वतः होंने लगता है, साधकमात्र यह स्वीकार करने को बाध्य है। देह यंत्र के भीतर प्राण और मन के समस्त केन्द्र वर्तमान हैं। मन जिस केन्द्र में ध्यान करेगा प्राण तत्व्वण उसी केन्द्र में जायगा; पुनः प्राण जिस केन्द्र में जायगा मन भो उसी केन्द्र में आकर उपस्थित होगा। तब उस केन्द्र के समस्त तस्व श्रीर भाव स्वतः स्फरित होने लगेंगे। साधनराज्य में प्राण की सहायता से मन को एवं मन की सहायता से प्राण को वशीभूत करने की व्यवस्था है। इस प्रणाली द्वारा देहस्थ यंत्र उस भाव के विकास में सहायक होजाते हैं। भाव श्रीर भव का सम्बन्ध एक त्र्रद्भुत रहस्य है। इसमें कौन त्र्रग्रगामी है यह निर्णय करना कठिन है। भाव की पृष्टि के लिए यंत्र का एवं यंत्रस्थ तत्त्व-विकास के लिए भाव का प्रयोजन अनिवार्य है। सुषुम्ना मार्ग के किस केन्द्र (यंत्र) में किस भाव का अवस्थान है यह अच्छी तरह समभलेना होगा। यंत्र ( चक्र ) जिस प्रकार भाव के ग्राभिन्यंजक हैं भाव भी उसी प्रकार यंत्र का उदीपक है। यंत्र-तंत्र-मंत्र रहस्य तंत्रशास्त्र का एक अतुलनीय रहस्य है। चक्रों के एवं उनके अधिष्ठाता देवताओं के कार्य-कलाप से हमें त्र्याभास मिलता है कि भगवत्-शक्ति हमारे विभिन्न केन्द्रों में किस प्रकार कार्य करती है। योगशास्त्र का भूमि-लाभ तस्व साधनराज्य की एक त्रातलनीय सम्पत्ति है।

चक्रभेद-रहस्य—कुंडलिनी जागरित करना, षट्चक्रभेद करना
एवं प्रनिथमेद करना—इन तीनों में एक सुन्दर साहश्य देखने में त्राता
है। प्राचीन ऋषियों ने मन त्रौर प्राण का सम्बंध त्रौर दोनों के कार्यकलाप की गवेषणाकर प्रत्येक चक्र में निहित एक महती शक्ति त्राविक्कार की। मन जहाँ जाता है प्राण उसका त्रमुगमन करता है। इनमें
से एक को शान्त करने से दूसरा स्वतः ही शान्त होजाता है त्रौर यदि

एक चंचल हो तो दूसरा शान्त नहीं हो सकता। स्थानविशेष में चित्त

संयम द्वारा अथवा स्थैर्यसम्पादनपूर्वक प्राण की क्रिया उत्पादन करने से अनेक कठिन रोगों का प्रतिकार किया जासकता है। व्यायामशास्त्र के विख्यात शिच्चक, सैन्डो, मन के तरफ़ विशेष लच्च रखने का उपदेश करते थे। 'मन-प्राण ऐक्य करे डाक यशोदाकुमारे'—यह जनश्रुति इसी रहस्य को प्रचार करती है।

योग की विशिष्ट कियाएँ प्रधानतः दो प्रकार से साधित होती है:—
(१) मन की सहायता से ध्यान योग अथवा भक्तियोग अवलम्बन
करके (२) प्राण की सहायता से कियायोग अवलम्बनकरके।

कहना श्रनावश्यक होगा कि एक को श्रवलम्बन करने से दूसरे की सहायता स्वतः ही मिलजाती है। उत्तम साधकों ने इन दोनों प्रणािलयों में एक समन्वय साधनकर साधनराज्य को सुगम करिदया है। प्राण्यवायु की सहायता से कार्यसिद्धि लाभ करने में कुछ बल प्रयोग करना पड़ता है—इस कारण यह हठयोग के श्रन्तर्गत है। इस प्रणाली में विपद की सम्भावना भी यथेष्ट है। राजयोग के साधक इस प्रकार बलप्रयोग न कर ध्यान श्रीर संयम की सहायता से श्रपेताकृत सहज उपाय से सफलता लाभ करलेते हैं। श्रुषियों ने देखा कि हमारी सब बक्रगति के मूल में हैं—वासना (संस्कार), वृथाकर्तृत्वाभिमान एवं कामना (श्रास्ति, स्वार्थ, मोगस्पृहा, फलाकांचा, प्रतिष्ठा-मोह)। इसिलए ये सब मिलनताएँ श्रीर बाधाएँ जितनी ही चित्त से दूर की जायँगी उतना ही हमारा भगवद्धाम जाने का पथ सरल, सुन्दर श्रीर सुगम होजायगा। मिक्तयोग के साधकों की चित्तशुद्धि श्रीर ध्यानजपादि के फलस्वरूप यही कार्य श्रुशातपूर्वक साधित होते देखे गये हैं। ध्यानयोग की सहायता से हठयोग की क्रिया भी सहज साधित हो जाती है।

विचार करिये कि मूलाधार चक्र स्थूलदेह की क्रिया में व्यस्त है। इसके चार दल में जनम-मृत्यु-जरा-व्याधि का खेल होरहा है। विचार, संयम और अभ्यास द्वारा यहाँ के घूमते हुए चक्र का परिधि क्रमशः

संक्रचित होने लगता है और उसी के साथ जन्म-मृत्यु त्रादि की चिन्ता श्रौर प्रभाव चित्त से लोप होने लगते हैं। तब यह साधक को विचलित नहीं कर सकते । तब साधक का मन दलपरिधि परित्यागकर केन्द्रस्थल में जाकर ऊर्ध्वगति प्राप्त करता है। फलतः साधक को ऊर्ध्वस्थ स्वाधि-ष्ठान चक्र की भूमि लाभ होतो है। ध्यान, जप, प्राणायामादि किया साधक की इस ऊर्ध्वगति लाभ में सहायक होते हैं इसमें सन्देह नहीं। स्वाधिष्ठान चक्र रिपुस्थान है। छः रिपु (काम, क्रोध, लोभ, मोह, मद, मत्सर ) इसके छः दल हैं। विचार-जपादि के फलस्वरूप इस चक्र का परिधि भी कम होने लगता है श्रीर साधक के चित्त को केन्द्रस्थल में लेजाता है। तब साधक अनायास रिपुत्रों को जयकर ऊपर के चक्र की भूमि लाभ करता है। इस प्रकार साधक एक एक चक भेदकर जब साधनराज्य की सर्वोचभूमि लाभ करता है ऋर्थात् सहस्रार में पहुँचता है तब उसकी जपादि साधना चिन्ता-चेष्टा-विवर्जित होकर स्वाभाविक श्रवस्था लाभ करती है। समस्त जगत्-चक्र तब वक्रता त्यागकर भग-वद्धाम में परिएत होजाता है। साधक तब ब्रह्मानन्दरस में निमज्जित हुआ ब्रह्मभाव को प्राप्त होता है।

जपादि सब साधनात्रों के भीतर हम तीन तत्त्व देखते हैं:—(१)
भगवान के निकट जाना, (२) भगवद्भाव से परिभावित होना,
(३) सब तत्त्वों को भगवत्-तेज त्रौर भगवत्-शक्ति से परिभावितकर
भगवत्-कार्य साधन में नियुक्त करना। त्र्रानेक साधक भगवत्-धाम में
पहुँचकर, भगवद्भाव से परिभावित होकर, ब्रह्मानन्द-रस में ऐसे विभार
होजाते हैं कि वे त्रपने देह की सुध त्रथवा जोव को दुःखावस्था बिलकुल भूल जाते हैं। दूसरे तरफ भगवान बुद्ध थे जो एक जीव को भी
त्रमुक्त छोड़कर त्रपनी मुक्तिलाभ से तृप्त नहीं थे। ऐसे साधक त्रपने
सब चकों में—सब तत्त्वों में—भगवत्-शक्ति को त्र्रावतरण कराकर
( Descent of Divine ) भगवत्-मय होकर भगवत्कार्य साधन में

तत्पर रहते हैं। वैदिक ऋषियों की इस श्रोर प्रधान दृष्टि थी; वेद के मंत्र एवं स्वयं गायत्री इसके साज्ञी हैं। 'श्राविरावीम्म एधि' एवं 'धियो यो नः प्रचोदयात' प्रभृति मंत्र यही रहस्य प्रकाश करते हैं। जिनके द्वारा जगत् में विशेष कार्य कराना होता है उनको भगवान् सहसार में पहुँचकर ब्रह्मानन्द में डूबे नहीं रहने देते। उनके सब तत्त्वों में भगवत्-श्रावित संचारितकर, उनके भीतर स्वयं पूर्णत्या श्रवतीर्ण होकर, उनको श्रापने समान शक्तियुक्त कर मानो एक पुरुषोत्तम बना देते हैं।

### ग्रन्थिभेद

चक्रों में तीन चक्र (मिण्पुर, श्रनाहत, श्राज्ञा) तीन प्रनिथ (ब्रह्मप्रनिथ, विष्णुप्रनिथ, रुद्रप्रनिथ) नाम से विशेषतः उल्लेखयोग्य हैं। ये तीन प्रनिथ त्रिविध एषणा (पुत्रीषणा, वित्तेषणा, लोकेषणा) नाम से भी परिचित हैं। संन्यास लेने के समय ये त्रिविध एषणा-त्याग की व्यवस्था है। ब्रह्मप्रनिथभेद के फलस्वरूप साधक कामादि कुप्रवृत्ति, स्रष्टिवासना इत्यादि को पूर्णतया जीतकर, जितेन्द्रिय होकर, प्रसिद्धि लाभ करता है। विष्णुप्रनिथभेद होजाने पर वैध्णुवीमाया, धन-ऐश्वर्यादि का प्रलोभन उसको विचलित नहीं करसकता। रुद्रप्रनिथभेद के पश्चात् साधक प्रतिष्ठामोह पर विजय प्राप्त करने में समर्थ होता है। तीनों प्रनिथभेद होजाने पर साधक श्रमृतत्व लाभ करने में समर्थ होजाता है—'गुहाप्रनिथभ्यो विमुक्तः श्रमृतमञ्जते'। ये तीन प्रनिथ तीन विशेष चक्र हैं। ध्यान-जप-प्राणायामादि कार्य उत्तमरूप से श्रनृष्ठित होने पर चक्रभेद श्रयवा प्रनिथभेद कियादि स्वतः साधित होजाती हैं।

प्रनिथमेद का अर्थ है बन्धन से मुक्तिलाभ करना। ये बन्धन त्रिविध हैं—देहज, प्राग्ज, आत्मज। जगत् में एक विराट् स्थूलदेह है। व्यष्टिदेह इस विराट्देह के ऊपर समुद्र की तरङ्ग के समान उठती है और खेल-कृदकर फिर समुद्रजल में लीन होजाती है। हम बुद्धि के

दोष से, संस्कार के वश होकर, एक-एक लहर को अपनी समभकर उसमें त्राबद्ध होजाते हैं। यह बन्धन कल्पना-प्रस्त है। इस कल्पित बन्धन को दूरकरके समस्त देहों को ब्रात्मा के देहरूप में उपलब्ध करना ब्रह्मग्रन्थिभेद का लच्य है। प्राण्-मन-विज्ञानमय कोश में हम सर्वे व्यापी प्राण-मन आदि की सत्ता को भूलकर, एक निर्दिष्ट प्राण-मन में श्रपनी श्रहन्ता स्थापनकर, उसके सुख-दुःख में ऐसे श्राबद होजाते हैं कि व्यष्टिदेह के सुख के लिए समष्टि प्राग् देह को ऋाघात पहुँचाने में भी दुवधा बोध नहीं करते। जगत् में सर्वत्र एक ही प्राण का खेल होरहा है, सब का सुख-दुःख एक ही में सम्मिलित है-यह तत्त्व उपलब्धकर व्यष्टिदेह के सीमाबद्ध सुख-दुःख को समष्टिगत सुख-दुःख में मिला देना प्राण्यन्थि त्रयथवा विष्णुयन्थिभेद का उद्देश्य है। त्र्यात्मा का धर्म त्रानन्द है, उसको एक सामान्य देह के त्रानन्द में सीमाबद्धकर एक व्यष्टिदेह के त्र्यानन्द के लिए हम समष्टिदेह का स्रानन्द नष्ट करने में दुबधा बोध नहीं करते। इस सीमाबद्ध व्यष्टिदेह का बन्धन दूरकर, समष्टिगत स्रात्मा का स्वरूप उपलब्ध कर, सब जीवों के हितसाधन श्रौर श्रानन्दिवधान में रत रहना ही रुद्रग्रन्थिभेद का उद्देश्य है। तत्त्वतः, ऋपने किल्पत व्यष्टिभाव को दूरकर समष्टिभाव में स्थितिलाभ करने की चेष्टा ही व्यष्टिभाव का ग्रन्थिभेद है। श्रपने को सबके सङ्ग श्रभेदरूप में सम्मिलित समभ्तना होगा। बहुत्व में एकत्व स्थापन करना ( एकत्वानुभूति ) ग्रीर स्वार्थ व परार्थ का ऋपूर्व समन्वय साधन करना ग्रन्थिमेद का उद्देश्य है।

ब्रह्मग्रन्थिभेद होजाने पर जीव-जीव में भेदभाव दूर होजाता है श्रीर साधक समिष्टभाव में स्थितिलाभ करता है—तब इष्टमूर्ति भी मानो विश्वरूप धारण करती है। विष्णुग्रन्थिभेद होजाने पर साधक खराड-प्राण में महाप्राण का भाव श्रनुभव करने लगता है—तब वह स्थपने को सबके सुख में सुखी श्रीर सबके दुःख में दुःखी बोध करता

है। रुद्रप्रन्थिभेद होजाने पर साधक एक अख्यु अद्वय भाव में स्थिति लाभ करता है। ब्रह्मप्रन्थिभेद के फलस्वरूप साधक सत्यप्रतिष्ठित होता है—समस्त जीव-जगत् को एक ही सत्-स्वरूप के विभिन्न अप्रकृष्ट्य में अनुभव करता है—सभी मानो एक ही के विभिन्न रूप में आत्म-प्रकाश हैं। तब सर्वभृत में एक ही माँ का दर्शन लाभ होने के कारण 'ममात्मा सर्वभृतात्मा' का भाव अनुभव में आता है। विष्णुप्रन्थिभेद के अनन्तर प्राण्पप्रतिष्ठा लाभ होने के फलस्वरूप सब जीवों में एक महा-प्राण् की लीला अनुभव में आती है। तब सब कर्म अपने ही कर्म मालूम पड़ते हैं। सबके ऊपर एक प्रमागव आजाता है। इस अवस्था में साधक सबके सुख-दु:ख में अपने को सुखी-दु:खी बोधकरता है और सबके सुखन्दु:ख में अपने को सुखी-दु:खी बोधकरता है। रुद्र-प्रन्थिभेद के पश्चात् साधक आनन्द्यतिष्ठा लाभकर सबके आनन्द में स्वयं आनन्द भोग करता है। ग्रन्थिभेद के फलस्वरूप जावत अवस्था में जीवसेवा, स्वपनावस्था में मैत्रीभावना और समाधि में सर्वत्र एक-त्वानुभृति लाभ होती है।

त्रिविधग्रनिथ भेदकर ब्रह्म में स्थिति लाभकरने की व्यवस्था देखी जाती है। दुर्गासतशती में मधुकैटभवध द्वारा सत्यप्रतिष्ठित होकर, अपना ससीमभाव दूरकर, सर्वत्र ब्रह्मानुभूति द्वारा ब्रह्मप्रनिथभेद करने की व्यवस्था है। महिषासुरवध द्वारा प्राणप्रतिष्ठित होकर, सर्वत्र एक महाप्राण का खेल दर्शनकर, ब्रह्झार को पूर्णतया दूरकरके विध्युप्रविधभेद करने की व्यवस्था है। शुम्भानिशुम्भवध द्वारा ब्रानन्दप्रतिष्ठित होकर, सर्वत्र ब्रह्मानन्द ब्रानुभवकर, रुद्रग्रन्थिभेद करने की व्यवस्था है। त्रिविध कर्मवासना का बीज भी मुक्ति में, भगवत्-प्राप्ति में, बाधक है। ब्रह्मग्रन्थिभेद द्वारा प्रारब्ध कर्म का, विष्णुप्रनिथभेद द्वारा सञ्चित कर्म का एवं रुद्रग्रन्थिभेद द्वारा श्रागामी कर्म का बीज दग्ध होजाता है। स्थूलदेह का संस्कार ब्रह्मग्रन्थिभेद से, स्ट्निदेह का संस्कार

विष्णुप्रनिथमेद से एवं कारण्देह का संस्कार रुद्रग्रनिथमेद से साधित होते हैं। प्रथमग्रनिथमेद द्वारा पुत्रैषणा, द्वितीयग्रनिथमेद द्वारा वित्तेषणा एवं तृतीयग्रनिथमेद द्वारा लोकैपणा दूर होकर गीतोक्त प्रकृत संन्यास का श्रिधकार लाम होता है। कहना अनावश्यक है कि लोकैपणा दूर करना ही सर्वापेक्षा कठिन है।

### कुएडलिनी

चित्-स्वरूप श्रात्मा नित्य-शक्ति-समन्वित हैं। श्रात्मा सदा एकरस एवं निष्क्रिय रहते हैं किन्तु उनकी शक्ति कभी सिक्रय श्रीर कभी निष्क्रय होती है। यह शक्ति चित् श्रीर श्रचित् भेद से प्रधानतः दो प्रकार की है। चित्-शक्ति चित्स्वरूप है—श्रात्मा की समवायिनी शक्ति है, यह उनसे श्रमिन्न है। किन्तु श्रमिन्न होने पर भी इसकी दो श्रवस्थाएँ हैं। जब यह शक्ति निष्क्रय होती है तो इसका कुछ भी परिचय नहीं मिलता। इसीलिए चिदात्मा शिव नित्य प्रकाशमान होते हुए भी श्रप्रकाश मालूम पड़ते हैं। किन्तु शक्ति जब सिक्रय होती है श्र्यांत् क्रियाद्वारा श्रात्मप्रकाश करती है तब उसके श्राश्रय से शिव भी श्रात्मप्रकाश करते हैं। वस्तुतः शिव की व्यक्त श्रथवा श्रव्यक्त कोई भी श्रवस्था नहीं। वे नित्य स्वप्रकाश हैं श्रीर शक्ति की व्यक्तता-श्रव्यक्तता उनमें केवल श्रारोपित है।

श्रचित्-शक्ति शुद्ध श्रौर श्रशुद्ध भेद से दो प्रकार की है। यह परिग्रह-शक्ति श्रथवा उपादान-शक्ति (लीला-शक्ति) नाम से परिचित है। यही जगत् की उपादान है। शुद्ध श्रचित्-शक्ति मायातीत विशुद्ध जगत् की उपादान है—इसको वैष्णव 'शुद्धसत्त्व' श्रौर तान्त्रिक 'बिन्दु या महामाया' कहते हैं। श्रशुद्ध श्रचित्-शक्ति से श्रनन्त ब्रह्माएडसमन्वित समग्र मायिक जगत् प्रकाशित होता है। शुद्ध श्रचित्-

शक्ति का नामान्तर 'कुलकुग्डिलनी' है। जब तक क्रियारूपा चित्-शक्ति का श्रिममत न मिले तब तक यह सुप्तवत् रहती हैं श्रीर इनमें किसी प्रकार का चोभ नहीं होता। यह सृष्टि की पूर्वावस्था है। जब चित्-शक्ति के श्राघात से सुप्त महामाया जागरित हो उठती हैं तब उक्त महामाया में श्रवस्थित सङ्कुचित चिद्गुपुराशि भी जाग उठती है। यह जागरण नाद श्रीर ज्योतिरूप में श्रात्मप्रकाश करता है। ज्योतिर्मण्डल के वाहर छाया श्रथवा तमः रूपा मायाशक्ति विद्यमान हैं। शुद्ध सृष्टि के पश्चात् मायाधिष्ठाता ईश्वर के सिवकल्प ज्ञानरूप ईच्चण के प्रभाव से माया चुड्य होजाती है। तब माया-गर्भिरथत सब श्रमु श्रपने-श्रपने श्रिधकारानुसार श्रधकारी पद लाभ करते हैं श्रथवा कोई मायिक सृष्टि के श्रन्तर्गत किसी न किसी स्तर में प्रकाशित होते हैं।

पूर्ववर्णित सुप्ता महामाया ही 'कुण्डलिनी' शक्ति नाम से परिचित हैं। इनको कुलकुण्डलिनी इसलिए कहा जाता है कि तान्त्रिक साहित्य में 'कुल' एवं 'श्रकुल' शब्द यथाकम 'शिक्त' एवं 'शिव' के वाचक हैं। श्रतएव 'कुलकुण्डलिनी' शब्द से शिक्ति की कुण्डलित श्रथवा वकमावापन्न श्रवस्था विदित होती है। शिक्ति जब सरल श्रीर स्वामाविक स्वरूप में प्रतिष्ठित रहती हैं तब वे चिद्रूप में एवं शिव के साथ श्रिमिन्नरूप में विराज करती हैं। तब जीव-जगत्रूप में सृष्टि का उन्मेष नहीं होता। किन्तु वकता के साथ-साथ श्रथीत् शिवत की प्रसुतावस्था में जीवजगत् का श्राविभीव होता है। जीव-जगत् में ही नहीं वरन् प्रत्येक परमाशु में यह सुत्तमावापन्न शिक्त विद्यमान है। इसको जब तक सरल न किया जाय तब तक जीव-जगत् को शिवरूप में श्रथवा श्रात्मस्वरूप में श्रवुभव करना सम्भव नहीं। शिक्त के जागरश के साथ ही साथ उसकी वकता तिरोहित होने लगती है। इसके फलस्वरूप हिंसा, देष, श्रहङ्कार, दम्म, काम, कोधादि वकमा-

वानुकूल वृत्तियाँ प्रेम, दािच्एय, सरलता, स्वच्छन्दता, वैराग्य, ज्ञानादि सद्गुणों में परिणत होजाती हैं। एकशब्दमें, समस्त तामसिक श्रीर राजसिक भाव सात्त्वक भाव में रूपान्तर होजाते हैं।

चिद्रूपा शक्ति का प्रकृत वासस्थान सहसार में—शिव के निकट कैलास में—है किन्तु जीवदेह में वे अचिद्रूप में मूलाधार में गहन निद्रा में अभिभूत हैं। स्थूल जगत् में वे स्थूलमावापन्न हुई अचेतन-प्राय हैं जिसके फलतया उनका चिन्मय स्वरूप प्रायः सर्वत्र अस्वीकृत है। इसीकारण जड़भाव—नास्तिकभाव—सर्वत्र फैला हुआ है। इसीकारण अधिकांश लोग स्थूल सुख, स्वार्थ और निजसुखस्पृहा में इतने व्यस्त हैं। कोई भूलकर भी एकबार अपने प्रकृत स्वरूप की ओर नहीं फिरना चाहता। जगत् में सर्वत्र ईर्षा, द्वेष, अशान्ति इसी का फल है।

जीव की श्रात्मविस्मृत श्रवस्था ही कुग्डलिनी की निद्रा है। जीव वस्तुतः शिवस्वरूप है किन्तु श्रात्मविस्मृत होजाने के फलस्वरूप वह श्रपने शिवमय स्वरूप को श्रनुभव नहीं करपाता। श्रात्मा श्रथवा भगवान् की महिमा को श्रनुभवकर सर्वत्र प्रचार करने के लिए ही प्राग्णशक्ति का स्फुरण होता है किन्तु विरुद्ध शक्ति के सङ्घर्ष के कारण जब तक पूर्णारूपमें- श्रात्मप्रकाश न हो तब तक ऐसा नहीं हो पाता। यह शक्ति कारण, सदम श्रीर स्थूल स्तर में श्रर्थात् मायिक जगत् में निरन्तर बाधा प्राप्त करने के कारण कालचकाकार में श्रावर्तित होने लगती है। इस श्रावर्तन के श्रवसान पर वह श्रात्मस्वरूप को भी उपलब्ध करेगी यह निश्चित है। बहिर्जगत् में श्राकर जीव वैष्ण्वी माया से श्राच्छन्न होकर श्रपने स्वरूप श्रीर धाम को भूलकर श्रर्थात् सुषुम्ना के पथ से विस्मृत हुश्रा, ईडा-पिङ्गला के मार्ग में विचरण करने लगता है। कमशः संस्कार श्रथवा वासना, कर्नु स्वाभिमान, मोग-स्मृहादि के हाथ में पड़कर श्रशेष यातना मोग करता है। किन्तु

भगवान् के मङ्गलमय विधानानुसार उसे फिर लौटना पड़ेगा। कारण, स्व-स्वरूप में पुनः प्रतिष्ठित हुए बिना वह शान्ति लाभ नहीं कर सकता। साधन के फलस्वरूप यह प्रत्यावर्तन का पथ सुगम श्रीर त्र्राल्पकाल-स्थायी होसकता है। कोई-कोई भाग्यवान् पूर्व सुकृति के फलस्वरूप शास्त्र, गुरु त्रौर विवेक की कृपा से साधना के इस पथ में स्रोतापन्न होकर, सुपुम्नावाही ऊर्ध्वस्रोत में नौका को छोड़कर, स्वधाम लौटने में समर्थ होते हैं। तब कुएडलिनी शक्ति श्रपने कुएडल त्र्यथवा वक्रभाव को त्यागकर सरल होकर जाग उठती हैं श्रौर इसके फलस्वरूप साधक ईड़ा-पिंगला का पथ परित्यागकर सुघुम्ना के पथ में यातायात करते-करते- षट्चक्रभेद कर-ऊर्ध्व की श्रोर उत्थित होता है। जीव को ऊपर सहस्रार से भगवान् बुला रहे हैं श्रौर नीचे मूलाधार में विषय त्राकर्षण कर रहे हैं। नीचे का विषयाकर्षण प्रवल हो तो भगवदाकर्षण त्रमुभव नहीं किया जासकता। इसलिए सर्वदा ऊर्व्य दृष्टि होकर कुपा प्रार्थना करना त्रावश्यक है। मन्त्र-योग की सहायता से मन का सुषुम्नापथ में मूलाधार से सहसार तक, षट्चक-भेदकर, चढ़ना-उतरना करते रहने से कुएडलिनी की निद्रा सम्पूर्णतः भङ्ग होजाती है। भूतशुद्धि भी तब स्वतः साधित होजाती है। कुएड-लिनी ही जीवदेह में श्वासिक्रयारूप में प्रवाहित हुई जीवनधारण में सहाय हैं। साधारण जीव की देह में कुएडलिनी की श्वासिक्रया बन्द होजाने पर मृत्यु त्रवश्यम्भावी है। कुएडलिनी के ध्यान से न्याधि श्रीर त्रकालमृत्यु दूर होती हैं श्रीर त्रात्मशान प्रकाशित होता है। जीव के मन श्रौर प्राण-क्रिया के सहित कुएडलिनी का बहुत निकट सम्बन्ध है। इसीलिए प्राणायामादि क्रिया कुण्डलिनी जागरित करने में विशेषतः सहायक हैं। विमर्श शक्ति के प्रसारण और त्राकुञ्चन के सहित प्राण्वायु का सहसार से मूलाधार गमन एवं पुनः मूलाधार से सहस्तार प्रत्यावर्त्तन क्रिया साधित होजाती हैं। इसके फलस्वरूप देह के

सब तत्त्वों में शक्ति सञ्चारित होकर सब तत्त्व भगवत्-कार्यसाधन की योग्यता लाभ करते हैं—इसी का नाम है मर्त्य में स्वर्गराज का अव-तरण अथवा दिव्यदेहपाति।

जीवदेह में प्राण का मन के साथ एक त्र्यति मध्र सम्बन्ध है। मन जहाँ जाता है प्राण भी वहीं उपस्थित होने की चेष्टा करता है। पुनः प्राण जहाँ किया करता है मन वहाँ जाये बिना नहीं रह सकता। यही मन ऋौर प्राण की एकता साधन कर, कुएडलिनी शक्ति को जामत कर, शास्त्र में भगवान् का नाम लेने का उपदेश पाया जाता है। 'मन-प्राण ऐक्य करे डाक यशोदा कुमारे'। मन को भगवान की इच्छाशक्ति एवं प्राण को भगवान की क्रियाशक्ति ( कुलकुण्डलिनी ) रूप में भी वर्णन किया गया है। मन ही ब्रह्म का विर्वतन माना गया है। मन ही विश्व ब्रह्माएड एवं उसका सृष्टा, रत्नक व संहारकर्त्ता है। मन त्रथवा इच्छाशक्ति ही संस्कारवश वक्रता को प्राप्त होकर प्राण-शक्ति को भी वक्रकर चक्र में घुमाती है जिसके फलस्वरूप स्वच्छ ग्रीर सरल ज्ञान त्राच्छन होकर सुप्तावस्था में परिगत हो जाता है। मन को सरल कर सकने से ही मन, प्राण के सहित युक्त होकर प्राण को भी सरल कर, सुषुम्ना मार्ग में प्रवेश करता है। इसलिए मन ही मुलाधार में कुएडलिनी शक्ति है। इसी मन को सरल करके त्रीर चित्-शक्ति में परिणत करके श्रीकृष्ण ने कृष्जा को सीधा किया था त्रीर कंसासुर का वध किया था। प्राण त्रीर मन के सुषुम्ना मार्ग में प्रवेश होने से ही नादध्विन सुनाई देती है। यही कलनाद सुनकर जीवरूपी गोपीगण सबकुछ त्यागकर एकदिन कृष्णान्वेषण में बाहर चले गये थे। मन राज्ञस को वशीभृत करने के लिए ही उसको मेर-दग्ड के भीतर सुबुम्ना मार्ग में चढ़ने-उतरने का काम करने का उपदेश दिया गया है।

कुंडलिनी को जागरित करने के लिए नाना प्रकार के उपाय शास्त्र

में निर्दिष्ट किये गये हैं। इनमें से जो उपाय क्रियायोग के अन्तर्गत हैं त्रर्थात् वज्रासनादि त्रासन, शक्तिचालनादि मुद्रा, ब्रह्मचर्यादि नियम, कृत्रिम प्रणायामादि किया, इत्यादि—ये सब सिद्ध गुरु के निकट बैठकर त्रत्यन्त सावधानी से त्र<u>नुष्ठान करने योग्य हैं।</u> त्र्याहारविहारादि सब विषयों में सुसंयत होकर गुरु के आज्ञानुसार उनकी उपस्थिति में अपनी चेष्टापूर्वक फललाभ करने की चेष्टा करनी होती है। इस प्रणाली में किसी प्रकार की त्रुटि-विच्युति होने से फललाभ होना तो दूर रहा, नाना प्रकार के दैहिक और मानसिक विकार उत्पन्न हो सकते हैं। वर्तमान समय में सिद्ध योगी ऋत्यन्त विरल होने के कारण साधारण लोगों के लिए यह कियामार्ग त्राश्रय करना समीचीन नहीं मालूम होता। सिद्ध-योगी अपनी इच्छापूर्वक अपनी तपःशक्ति के प्रभाव से अनुगत शिष्य की सुप्त कुंडितिनी को प्रबुद्धकर उसके ऊर्ध्वमुख संचारित होने के प्रति-बन्धक दूर कर सकते हैं - प्राचीनकाल में, मध्य युग में एवं वर्तमान समय में भी इसके अनेक दृष्टान्त मिलते हैं। किन्तु सिद्धयोगी अत्यन्त विरल एवं साधारणतः सबके लिए सुलभ न होने के कारण स्वयं ही सहज उपाय से कुंडलिनी साधन की चेष्टा करनी चाहिए।

कुंडिलिनी साधन का अन्यतम श्रेष्ठ उपाय है ज्ञान, कर्म और भिक्ति का समन्वय साधन। ज्ञान और भिक्तियोग की साधना एवं संयमादि के फलस्वरूप सुधुम्ना का पथ स्वतः खुल जाता है और साधक को स्रोता-पन्न करदेता है। मन को स्थिर और शान्त करने का सहज उपाय नादानुसंधान नाम से परिचित है। किन्तु जब तक कुंडिलिनी शिक्ति किंचित परिमाण में भी जागरित न हो तब तक नाद्ध्यिन सुनाई नहीं देती। इसलिए नादानुसंधान का अभ्यास प्रथमावस्था में सबके लिए सम्भवपर नहीं। सर्वप्रथम मन को बाह्य विषयों से प्रत्याहारकर एवं यथाशिक्त संयतकर मूलाधार प्रदेश में संलग्न कर सकने पर अल्पसमय के अभ्यास से सुकल पाने की सम्भावना है। इस प्रकार मनोयोग के

फलस्वरूप मेरुदंड के निम्न प्रदेश में एक स्पन्दन अनुभूत होता है त्र्योर कमशः शक्ति की किया स्पष्टतः बोध होने लगती है। मालूम होता है कि जैसे एक वैद्युतिक प्रवाह देह के अधःस्थान से ऊर्ध्व स्थान तक मेरुदंड के भीतर संचरण कर रहा है। एकाग्रता के फलस्वरूप इस प्रवाह के साथ-साथ मन की ऊर्ध्व श्रौर श्रधोगति पुनः पुनः सम्पन्न होती है। तत्पश्चात् क्रमशः साधक के अधिकारानुसार नाद्ध्वनि श्रुतिगोचर होती है एवं नाना प्रकार की ज्योतिः प्रकाशित होती है। नाद खुल-जाने के बाद नाद की संगति में अजपामन्त्र जप करना होता है। तब कमशः मन नाद के स्रोत में बहता हुन्त्रा त्रलच्य में लय त्रवस्था प्राप्त करता है और इसके फलस्वरूप चिकत के भाँ ति महाज्ञान का आवि-र्माव होता है। श्रवश्य प्रथमावस्था में यह स्थायी नहीं होता किन्त दीर्घकाल तक अक्लान्त अध्यवसाय सहित और अद्धापूर्वक यह प्रक्रिया साधन करने से मन के अनादि संस्कार और वासना विदूर हो जाते हैं त्रौर मन निर्मल होजाता है। तब सब बाह्य वृत्तियाँ शान्त हो जाती हैं श्रीर स्नन्तर्भुखभाव स्थायी हो जाता है। उस समय विषयवैराग्य श्रीर विश्वानन्द का आस्वाद स्वतः ही उदित होता है।

शास्त्रों में बताया गया है कि मगवान् की अनन्तशिक्त प्रत्येक जीव में यहाँ तक कि प्रत्येक परमाणु में निहित है। साधारणतः यह शिक्त निदित अवस्था (latent form) में रहती है। इस निदित (latent) शिक्त को जागरित (patent) कर भगविद्वा पूरण करने में लगाने का नाम ही है कुंडलिनी जागरण। शिक्त सुप्तभाव में सर्वजीव में निहित है। शिच्चा-साधन-विशेष सब आवरणों को दूरकर शिक्त के प्रकाश में सहायक होते हैं। किन्तु ये केवल निमित्त कारण हैं। निमित्त कारण प्रकाश को बाधा अतिक्रमकर प्रकाश में सहायमात्र होता है। शिक्त-प्रकाश के लिए नाना प्रकार की प्रक्रियाँ देखने में आती हैं। थोड़ा विचार करने ही से समक्त में आसकता है कि हमारी समस्त शिचा-दीचा-साधनप्रणाली इसी सुप्त-शक्ति को जागरित, प्रकटित श्रौर कार्यशील करने के उपाय हैं।

## इड़ा, पिंगला श्रीर सुषुम्ना नाड़ीतस्व

नाड़ी शब्द का ऋर्थ है वाहक-जिसके द्वारा तरल वायवीय पदा-र्थादि वाहित अथवा संचारित होते हैं। इड़ा-पिंगलादि संज्ञावहा एवं कियावहा स्नायवीय नाड़ी हैं। ये स्नायुस्रोत (nervous current) बहन करती हैं। देह के समस्त कर्म (रक्त की गति, अन्नादि का परि-पाकादि, हस्तपदादि का संचालन, प्रमृति ) एवं समस्त मानसिक च्यापार इन्हीं इड़ा-पिंगला की सहायता से सम्पादित होते हैं। नाड़ी की स्त्रन्तर्भुखी स्रवस्था का नाम इड़ा है। इसके प्रभावकाल में हमारे इन्द्रिय-मन-बुद्धि ऋादि की गति बाहर से भीतर को तरफ़ चालित होती है। किसी किसी योगी के मतानुसार जब हमारी श्वास बाई नाक से चलती है तब हमारी वृत्ति प्रधानतः अन्तर्मुखी होती है। इसलिए वे इड़ा को बाई नाक की श्वास रूप में निर्देश करते हैं। अन्तर्मुखी चित्त का नाम चन्द्रतत्त्व है, अनेक लोग इड़ा को केन्द्राभिमुखी नाड़ी ( afferent nerve ) मानते हैं। जब श्वास बाई नाक से चलती हो तब इड़ा का प्रभाव काल मानकर उस समय धारणा, ध्यान, जप, पूजादि कार्य करने का उपदेश किया गया है। इड़ा को बहिर्गति (जागतिक भाव) का नाशक मानकर 'वासा' नाम दिया गया है। इसको चन्द्र नाड़ी भी कहते हैं।

योगशास्त्र में पिंगला सूर्यनाड़ी नाम में विख्यात है। सूर्य जिस प्रकार जीव को बाहर की तरफ़, कार्यचेत्र की तरफ़, चालित करते हैं पिंगला नाड़ी की किया भी उसी प्रकार जीव को बाहर की तरफ़, कियाकलाप की तरफ़, चालितकर बहिर्मुखी करती है। पिंगला सूर्य की—विष्णु की—पालनशक्ति है, इसलिए यह जाग्रत अवस्था की चोतक है। जब दिल्ण नासिका से श्वास प्रवल होती है तब हमारी प्रवृत्ति बाहर की ओर धावित होती है। इसलिए पिंगला के क्रियाकाल में भोजन, धावन, मैथुन, युद्धादि राजसिक कर्म किये जाते हैं। पिंगला-प्रवाह को केन्द्रातिग, बहिर्मुखी नाड़ी (efferent nerve) की क्रिया कहा गया है। जीव को अर्द्ध-नारीश्वर का प्रतीक मानकर देह के वाम भाग में चन्द्र और दिल्लिण भाग में सूर्यतत्त्व निर्देश करने के लिये सम्भवतः इड़ा को वाम नासिका के एवं पिंगला को दिल्लिण नासिका के प्रवाहरूप में वर्णन किया गया है। मेरुद्र इस्थ द्विविध विष्नी में बाहर की श्वेत वेष्टनी क्रियाशक्ति की सञ्चालक है एवं भीतर की धूसर वेष्टनी क्रियाशक्ति की अनेकांश रोधक है। प्रथम (पिंगला) को गति केन्द्रातिग और द्वितीय (इड़ा) की गति केन्द्रानुग है। खुडरीफ साहब ने इड़ा-पिंगला को समवेदनीय (Sympathetic) नाड़ी निर्देश किया है।

साधरणतः इड़ा से पिंगला में अथवा पिंगला से इड़ा में श्वास सञ्चारित होते समय सुपुम्ना नाड़ों को भेद करना होता है किन्तु इसमें बहुत ही अल्प समय लगता है। वास्तव में उतने समय में इड़ा या पिंगला किसी की किया नहीं होती। दिन और रात की सिंध के समान इड़ा और पिंगला की सिंध सुपुम्ना नाम से विख्यात है। किन्तु यह सुपुम्नास्थिति च्िणक होने के कारण एवं योगी के स्वप्रयत्न-उद्भूत न होने के कारण इससे साधन में सहायता नहीं मिलती। साधनवल से यह स्थिति अपने अधीन करना आवश्यक है। इड़ा-पिंगला की गति जिस परिमाण में तिरोहित होगी ठीक उसी परिमाण में सुपुम्ना में वायु की ऊर्ध्व गति लच्चित होगी। जब प्राण-प्रवाह सुपुम्ना नाड़ी में चलना आरम्भ करता है तब ही उसका विकास लच्चित होता है। प्राण की स्पन्दित अवस्था को जीवावस्था एवं निस्पन्द श्रवस्था को योगावस्था कहते हैं। दीर्घकाल तक प्राणायाम जपादि श्रभ्यास के फलस्वरूप प्राणावायु सुपुम्ना मार्ग में चलना श्रारम्भ करती है श्रीर सुपुम्ना में प्रवेश के मात्रानुसार लयभाव उपस्थित होता है। सुपुम्ना में प्राणावायु विलीन होजाने पर बाह्य विषयों का ज्ञान नहीं रहता—इन्द्रियादि की क्रिया लोप होजाती है। तब शिवतत्त्व का साचात्कार होता है—इसी कारण सुपुम्ना को विहत्तत्त्व श्रथवा श्मशान श्रीर शिव को श्मशानवासी कहागया है। सुपुम्ना मार्ग के साधक को श्मशान में शव साधक कहा जाता है। सारणा इस श्रवस्था में देह शवभाव को प्राप्त होजाती है श्रीर देहाध्यास लुप्त होजाता है। श्वास-साम्य = इड़ा-पिंगला का साम्य = वक्रता दूर = स्वभाव के साथ योग = सुपुम्ना में प्रवेश लाभ = निर्मर की श्रवस्था लाभ = श्रात्मनिवेदन, श्रर्थात् इन सबका एक ही ताल्पर्य है।

श्रुति कहती है कि सुपुम्ना श्रुनाहत से सहस्रार तक विस्तृत है; कोई कहते हैं सुपुम्ना मूलाधार से सहस्रार तक विस्तृत है; कोई मिणिपुर से सहस्रार तक श्रोर कोई श्राज्ञाचक से सहस्रार तक विस्तृत बताते हैं। जो श्रुपना पूर्व साधना द्वारा जिस स्तर श्रुथवा केन्द्र में श्रुन्तः प्रवेश करने में समर्थ हुए हैं श्रूथीत् जो भूमि लाभ किये हुए हैं वे उसी स्थान से सुपुम्ना की ऊर्ध्वाति उपलब्ध करते हैं। त्रिवेणी इड़ा-पिंगला-सुपुम्ना का मिलनस्थान है। श्रूमध्य श्राज्ञाचक में ऊर्ध्व (मुक्त) त्रिवेणी एवं मूलाधार में श्रुधः (युक्त) त्रिवेणी का उल्लेख देखने में श्राता है।

"यद्यपि मूलाधार से सहस्रार तक सुषुम्ना का विस्तार वर्णन किया गया है तथापि यह विशेषतः स्मरण रखना होगा कि ऊर्ध्व मुखी सुष्मना का स्रोत कमशः सूद्भतर होकर प्रवाहित होता है और इसके फलस्वरूप गुणक्रियादि की अनुभूति भी कमशः भिन्न होजाती है। इसलिए योग-शास्त्रादि में वज्रा, चित्रिणी और ब्रह्मनाड़ी नाम की तीन नाड़ियों का

उल्लेख पाया जाता है। ये वास्तव में मुषुम्ना से स्वरूपतः अभिन्न हैं तो भी स्तर भेदानुसार विभिन्न प्रकार की किया की अभिन्य जिका होने के कारण विभिन्न नाम से अभिहित हैं। अन्तिम अवस्था में सुपुम्ना का परिचय ब्रह्मनाड़ीरूप में प्राप्त होता है। यहां पुराणादि शास्त्रों की सुप्रसिद्ध ब्रह्मनाल है। इसके साथ महाज्योति:-स्वरूप ब्रह्मतत्त्व का सम्बन्ध अत्यन्त सूच्मदर्शी योगी के अतिरिक्त और कोई भी लच्य नहीं करसकता । कारण शिव-शक्ति स्वरूपतः श्रिमिन्न हैं एवं परमावस्था में उनका पृथक् भाव एक हिसाब से अव्यक्तरूप में रहते हुए भी लिच्चत नहीं होता। नाड़ी रेखास्वरूप है किन्तु सहस्रार दिगन्तव्यापी विराट् प्रकाशस्वरूप है। इस विराट् प्रकाश में ज्योतिः रेखा का स्वतन्त्र श्रस्तित्व होते हुए भी न हाने के समान ही होजाता है। मलाधार से ऊर्ध्वगति के समय जब अन्नोमयकोश में अभिमान होता है तो इडा-पिंगला की किया चलती रहती है किन्तु जब सुबुम्ना जाग-रित होती है तब इस जागरण की मात्रानुसार इड़ा-पिंगला की किया अवरुद्ध होजाती है। सुबुम्ना-जागरण होते ही अभिमान प्राणमयकोश में खेलने लगता है, तब प्राण्मयकोश में प्रवेश के अनुपात से अन-मयकोश से अभिमान खिसक जाता है। तदनन्तर प्राण्मयकोश की किया के अवसान पर अथवा इसी क्रियावस्था में ही गुरु की कृपा से अथवा साधन बल से वजिसी नाड़ी का द्वार उन्मुक्त होता है। तब शक्ति इस नाड़ी को आश्रयकर कार्य करने लगती है और अभिमान प्राणमयकोश त्यागकर मनोमयकोश का त्राश्रय लेता है। इसके पश्चात विज्ञिणी नाड़ी से चित्रिणी में प्रवेश लाभ होता है। तब ऋभिमान मनोमयकोश से विज्ञानमयकोश में चला जाता है। चरमावस्था में म्चित्रिणी नाड़ी भी परित्यक्त होजाती है। तब जो यथार्थ ब्रह्मनाड़ी है उसको त्राश्रयकर शक्ति का खेल होता है त्रौर त्राभिमान विज्ञानमय-कोश त्यागकर त्रानन्दमयकोश का त्राश्रय लेता है। त्रानन्दमयकोश

में किसी प्रकार की मिलनता नहीं। इस कारण अभिमान इस स्थान से अन्यत्र नहीं जाता। इस अवस्था में आनन्दमयकोश की अनुभूति सम्यक्ष्प में विद्यमान रहती है। यही जीव का मातृ-श्रङ्क में अव-स्थान है। जब यह अभिमान आनन्दमयकोश से भी निवृत्त होता है तब जीवभाव नहीं रहता, तब महाचैतन्य अथवा परम साची अवस्था में स्थिति लाभ होती है। (भक्त आनन्दमयकोश भेद करना नहीं चाहता)।"

## मृत्तितत्त्व

'मूर्ति' शब्द का अर्थ है प्रकटित अथवा व्यक्त अवस्था। 'मूर्च्छ' धातु के उत्तर 'क्ति' प्रत्यय लगाने से 'मूर्त्ति' शब्द बनता है। प्रकटित अथवा व्यक्त अवस्था मूर्त्ति कहलाती है। 'पूजा' शब्द का अर्थ है-श्रेष्ठ को अवलम्बन कर अपने को श्रेष्ठ करने की चेष्टा। इसलिए मूर्त्त-पूजा का ऋर्य हुआ भगवान के विकास जीव-जगत् तत्त्व को अवलम्बन कर श्रेष्ठता लाभ करने की चेष्टा अथवा व्यक्तावस्था को अवलम्बन कर श्रव्यक्त परमात्मतत्त्व में जाने की चेष्टा। श्रव्यक्त की व्यक्तरूप में परिणाति अथवा विवर्तन आनन्दास्वादन करने और कराने के लिए, त्रपने को प्रकाश करने के लिए, है। अव्यक्त जब अव्यक्त रहते हैं अर्थात् व्यक्त नहीं होते तब वे अनेकों की धारणा के अतीत हैं। और व्यक्त जब अव्यक्त को प्रकाश करने के लिए अर्थात् ग्रहणयोग्य करने के लिए है तो यदि कोई व्यक्तावस्था के आश्रय से अव्यक्तावस्था में जाने की चेष्टा करता है तो उसको अस्वाभाविक अथवा निन्दनीय कहना उचित नहीं। प्रकाश व्यक्तिरूप में अथवा तात्त्विक रूप में गोचर होता है। हम जो मूर्तियाँ देखते हैं वे स्नादर्शतत्त्व की स्रथवा श्रादर्शपुरुष की प्रतीक हैं। श्रादर्श-तत्त्व श्रथवा श्रादर्शपुरुष की सहा-यता से त्रादर्शजीवन लाभ करने की चेष्टा को ही मूर्त्तिपूजा कहते हैं ।

दुर्गा, काली स्रादि तात्विक एवं राम, कृष्ण, बुद्धादि ऐतिहासिक त्रादर्श का त्रवलम्बन श्रेष्ठता-लाभ में सहायक है यह स्वीकार्य है। यह भा अस्वीकार नहीं किया जाता कि मूर्त्तिपूजा अनेकांश विकृत हो गई है किन्तु विचार करना उचित है कि कौन-सा अनुष्ठान अनिधकारी के हाथ में पड़ने से विकृत नहीं हो जाता। इसलिए शोधन की त्रावश्य-कता है, ध्वंस की नहीं। कौन कहसकता है कि एक भाव को ध्वंस करके जो दूसरा भाव उसकी जगह स्थापित होगा वह ठीक ही होगा अथवा विकृत नहीं होगा। आदर्शमूर्ति को अवलम्बन कर किस प्रकार त्रादर्श जीवन लाभ किया जासकता है यह धारणा-ध्यान-समाधि तत्त्व के अन्तर्गत है। कहना अनावश्यक है कि मूर्त्ति द्वारा अमूर्त्त को सीमायद नहीं किया जाता—"नमस्ते जगद्व्यापिके विश्वमूर्ते" श्रादि स्तव इसके साची हैं। फिर जब व्यक्त-स्रव्यक्त, सगुगा-निर्गुगा दोनों भाव उन्हीं के हैं त्रौर उपनिषदों के ऋषिगण दोनों की समान प्रशंसा कर गये हैं तब इनमें से एक भाव को दूसरे की अपेदाा श्रेष्ठ मानना उचित नहीं मालूम होता। कोई तत्त्व जब तक ऐतिहासिक रूपमें— स्थूल भाव में — त्रात्मप्रकाश नहीं होता तब तक वह त्र्यनेकांश हमारी धारणा के स्रतीत ही रहजाता है। इसलिए भगवान हमारे प्रहणयोग्य होने के लिए जीवजगद्-रूप में प्रकटित हैं। सफ़ोद रंग सिवाय सफ़ोद पदार्थ के द्वारा श्रौर किसी प्रकार धारणा नहीं किया जा सकता। किन्तु ध्यान रखना होगा कि किसी विशिष्ट सफ़ेद पदार्थ में हम सफ़ेद तत्त्व को सीमाबद्ध न करें। सत्य तात्त्विक (abstract principle) है, मूर्त्ति उसकी प्रकटित अथवा व्यक्तावस्था (concretised form) है। हमारा लद्ध्य होना चाहिए तस्व ( principle ) किन्तु उसके प्रकटित ( personified ) हुए बिना ग्रहण्योग्य होने की सम्भावना कम है।

# व्याष्टि—समष्टि तत्त्व

हिन्दु साधनप्रणाली में व्यष्टि-समष्टि तत्त्व का एक अति सुन्दर श्राभास पाया जाता है। जगत् का प्रत्येक तत्त्व, प्रत्येक परमाशु, परस्पर सम्बंधित है। एक दूसरे की सहायता के विना कुछ नहीं करसकता। हम सब एक दूसरे के प्रति चिरकृतज्ञ हैं —यहाँ तक कि कोई भी मुभसे पृथक् नहीं है, सभी मेरे त्रात्मा की विभूति हैं, मेरे भगवान की संतान-संतित हैं। बालबचों को कष्ट पहुँचाकर कोई माँ-बाप को सुखी नहीं करसकता। इसीलिए जीवसेवा के द्वारा शिव की सेवा करने की ख्रीर हमारा प्रधान लच्य है। धर्म का प्रकृत स्वरूप कहागया है — "जाहाँ नाहि निजसुख अनुरोध" अर्थात् जहाँ अपने सुख के लिए कोई आग्रह नहीं है। 'कृष्णेन्द्रिय-प्रीति-इच्छा' की स्रोर हमारा प्रधान लच्य है । 'त्र्यात्मेन्द्रिय-प्रीति-इच्छा' काम होने के कारण त्याज्य है। हमारे भगवान सर्वव्यापी हैं। "वासुदेवः सर्वामिति", "नमस्ते जगद्-व्यापिके विश्वमूर्ते", "विश्वरूप-विश्वनाथ-विश्वजीव-विग्रहम्" स्रादि हमारे मंत्र हैं। "यत्र तत्र मनो याति ब्रह्मण्स्तत्र दर्शनम्", "जित देखों तित श्याम-मयी है", "जिधर देखता हूँ उधर तू ही तू है", आदि हमारे गुरु-वचन हैं। सर्वत्र ब्रह्मदशेंन, ब्रह्मोपलब्धि, ब्रह्मसेवा हमारे जीवन का लच्य है। जितने विभूतिमत् पदार्थ हैं उनमें हम श्रीभगवान के अवतार की खोज करेंगे। हम तर्पण द्वारा समस्त जीवों की तृप्ति-विधान करने के लिए दीन्नित हैं; पंचमहायज्ञादि नित्य-कर्म द्वारा हम सब जीवों की सेवा करने के अभ्यस्त हैं; अपना निवेदित अन्न अतिथि-अभ्यागत जीव-जन्तु को प्रदान कर हमें अवशिष्ट अंशमात्र ही ग्रहण करने का आदेश है। हम परोपकार नहीं मानते; कारण हमारे लिए कोई 'पर' नहीं; सभी हमारे त्रात्मा की, परमात्मा की, विलास विभूति अथवा लीला-स्वीकृत विग्रह हैं। हाय! ऐसे उदार जीवन्त धर्म की आज यह

दुर्दशा ! ऋदैतवाद के स्थान पर ऋागया है भेदवाद । सर्वत्र भगवद्-र्शन, सर्वत्र भगवद्व्यान ऋौर सब जीवों की सेवा हमारी साधना का सार तत्त्व है।

### सत्य-प्रतिष्ठा, प्राण-प्रतिष्ठा, त्रानन्द-प्रतिष्ठा

सत्य-प्रतिष्ठा—'सत्य' शब्द का ऋर्थ है पड़ विध विकार वर्जित तथा नित्य । 'जायते-श्रस्ति-वर्धते-विपरिग्गमते-श्रपद्मीयते-नश्यति' यह छः विकार जिसको स्पर्श नहीं करसकते, जो सर्वदा समानरूप में अवस्थित रहता है, जिसके अस्तित्व के सम्बंध में कोई सन्देह नहीं हो-सकता, जो चरमतत्त्व है—वही सत्य है। 'प्रतिष्ठा' का ऋर्थ है स्थिति। हमारा चित्त जब सत्य में प्रतिष्ठा लाभ करेगा तब हम सत्य-प्रतिष्ठ होंगे। तब हमारी चत्तु त्रादि इन्द्रियाँ सब वस्तुत्रों में सत् को हूँदेंगी, सत् का दर्शन करेंगी श्रीर मन सत्य के श्रतिरिक्त श्रीर कुछ भी चिन्तन न करेगा। जगत् के समस्त पदार्थों को तब हम सत्य की विभृतिरूप में ग्रहण करेंगे। सत्य को छोड़कर श्रीर कुछ न देखेंगे, न सुनेंगे, न स्पर्श करेंगे, न चिन्तन करेंगे। जब हम सर्वदा सत्य के ध्यान में विभोर रहेंगे तभी हम सत्य-प्रतिष्ठ होंगे। तब हमारे कान सब शब्दों में सत्यस्वरूप श्रीभगवान के मधुर शब्द के श्रातिरिक्त श्रीर कुछ न सुन सकेंगे, नेत्र उनके भुवनमोहन रूप के अतिरिक्त और कुछ न देख सकेंगे, त्वचा उनके सुखमय स्पर्श के अतिरिक्त और कुछ स्पर्श न करेगी, जिह्ना उनके अमृतरस के अतिरिक्त और कुछ पान न करेगी, नासिका उनकी गात्र-गंध के स्रतिरिक्त स्त्रीर कोई गंध ग्रहण न करेगी, मुख उनके विषय के अतिरिक्त और कोई वार्ता न करेगा, पैर उनके पथ के अतिरिक्त और किसी पथ पर न चलेंगे, मन उनके चिन्तन के त्रातिरिक्त त्रौर कोई चिन्ता न कर सकेगा, बुद्धि एवं चित्त उनके संस्कार के स्रातिरिक्त स्रन्य सब संस्कार त्यागकर उनमें तन्मयता लाभ करेंगे सर्वत्र उनका दर्शन

ध्यान ऋौर उपलब्धि के हेतु जब हम समाहित होंगे तभी हम सत्य-प्रतिष्ठ होंगे।

ब्रह्म द्वारा ऋथवा ब्रह्म में जीव-जगत् सृष्ट, परिणत ऋथवा विवर्तित है। सत्य ही यहाँ नित्य तत्त्व है, जीव-जगत् उसका नामरूप है। रज्जु सत्य है, नामरूप उसमें विवर्तित या कल्पित सर्प है; सिन्धु सत्य है, उसमें विकल्पित तरंग नामरूप है; सुवर्ण सत्य है, उसमें कल्पित कंवन त्रादि ज़ेवर नामरूप हैं; अमृतरूप सत्य है, उसमें कित्पत जन्म-मृत्यु त्र्यादि विकार नामरूप हैं। यह नामरूप सत्य को छोड़कर नहीं रहसकता—सत्य इस नामरूप के भीतर का परम तत्त्व है। कल्पित सर्प वास्तव में रज्जु ही है। शास्त्र त्र्यथवा गुरु के वाक्य में विश्वास करके, साहस करके, इस सर्प को पकड़ लो तो देखोंगे कि रज्जु ही हाथ में ऋाई। माँ-बाप, पति-पत्नी, लड़का-लड़की, शातु-मित्र, पत्र पुष्प-फलादि श्रनित्य नामरूपों में वे ही परम सारतत्त्व तुम्हारे पर-मात्मा रहते हैं। परमात्मबुद्धि से इनका दर्शन करो, ध्यान करो, सेवा करो—तुम्हारा जीवन सार्थक होगा स्त्रौर सब पदार्थों के भीतर तुम उनका दर्शन तथा स्पर्श लाभ करोगे। जीव-जगत् तुम्हारे श्रीभगवान की देह है—सब के भीतर उनका दर्शन श्रीर ध्यान तुम्हारी साधना होनी चाहिए। "यो मां पश्यति सर्वत्र", "वासुदेवः सर्वमिति", प्रभृति वाक्य इसी भाव के साची हैं। सभी रूपों, सभी नामों श्रौर सभी भावों के भीतर भगवदुपलब्धि करने की चेष्टा करो। प्रथमतः उनके ऋस्तित्व में विश्वास करो —विश्वास करो कि वे हैं, श्रनुभव करो कि वे सत्य हैं। इसके बाद सब पदार्थों को देखकर कहो- ''हे ठाकुर, तुम जब सर्वव्यापी हो तो तुम निश्चय इनके भीतर भी हो, दया करके एकबार तुम इनके भीतर से मुक्ते दर्शन दो, फिर मैं तुमको दिक नहीं करूँगा, तुमको नमस्कार।" सब वृत्तियों में, मन के सभी भावों में, उनको खोजो। जो रूप, जो नाम, जो भाव

तुम्हें श्रच्छा लगता हो उसी के भीतर से उनको प्रकट करने की चेटा करो । शयन के समय विछीने पर उनका ध्यान करते करते माँ की गोद में समाहित होने की चेष्टा करो । प्रतिदिन अधीर मन से उनको खुलाओ, उनको देखने की चेष्टा करो । चित्त शुद्ध और शान्त हो जाने पर सर्वत्र उनका दर्शन लाम करके जीवन सुफल होगा । तब छोटे लड़के-लड़िकयों को देखकर बालगोपाल-कुमारीभगवती; माँ-बाप के भीतर अन्नपूर्णा-विश्वनाथ; पित-पत्नी के मीतर इष्ण-राधा, शिव-दुर्गा अथवा राम-सीता और सब जीवों के भीतर शिव का दर्शन, ध्यान और सेवा स्वाभाविक होजायँगे । तब जगत् स्वर्गराज्य में परिणत होगा, तुम सत्य-प्रतिष्ठ होगे, असत्य तुम्हारे निकट से दूर भाग जायेगा । अंगन्यास किया इस उपलब्धि में सहायक है ।

प्राण-प्रतिष्ठा—प्राण-प्रतिष्ठा का अर्थ है प्राण में स्थित लाम करना अर्थात् सर्वत्र प्राण्यक्ति की लीला दर्शनकर प्राण्यक्ति की अनुमूति में प्रतिष्ठित होना। प्राण् परब्रह्म है—प्राण् भगवान की वह शक्ति है जिसके द्वारा अथवा जिसमें जीव-जगत् सृष्ट, परिण्त अथवा विवर्त्तित है। जीव और जगत् इसी महाप्राण की घनीभूत मूर्ति हैं। हमारा व्यष्टि प्राण् इसी समष्टिगत महाप्राण का अंश है, इसी प्राण्सागर की लहर है। वे ही एक विन्दु रक्त के भीतर अवस्थित हुए हमारी देह को पृष्ट, परिण्त तथा कार्यच्यकर हमारे भीतर बैठे सब कार्य सुसम्पन्न कररहे हैं। हमारी देह की परिण्ति, मन की वृत्ति—सब उसी प्राण के खेल हैं। जगत् के समस्त किया-ज्यापार के भीतर हम प्राण्यक्ति की लीला का दर्शनकर, अहंकार के हाथ से मुक्ति लाभकर, सर्वत्र भगवल्लीला दर्शन की योग्यता लाभ करते हैं। तब यह नहीं कह सकते कि 'मैं कार्य करता हूँ।' तब कहा जायेगा कि 'सब कार्य मेरे द्वारा कारित हो रहे हैं।' करन्यास क्रिया प्राण-प्रतिष्ठा में सहायक है।

प्रकृत साधक अपने देखने, सुनने, काम करने, जानने श्रौर आनन्द श्रनुभव करने श्रादि क्रियाश्रों को यथाकम भगवदत्त चत्तु, कर्ण, इस्त, बुद्धि श्रौर चित्तादि के द्वारा भगवच्छिक्ति के प्रकाशरूप में ग्रहण करने को बाध्य है। उसको सब प्रकार के करने न-करने के भीतर भगवल्लीला दर्शन की योग्यता प्राप्त होगई है। वृथाकर्त्तु त्वाभिमान उसके मन में स्थान नहीं पाता। प्राण क्रियात्मक है—उसकी सभी क्रियाश्रों ने श्रहंकार में प्रतिष्ठित न होकर भगवान की चिच्छकित में प्रतिष्ठा लाभ करली है।

त्रानन्द-प्रतिष्टा-जगत् की सृष्टि-स्थिति-लय क्रिया त्रानन्द से साधित होती है। हमारा त्रानन्द ब्रह्मानन्द का ही त्रंशमात्र है। यही ब्रह्मानन्द हमारे अन्तःकरण और बहिःकरण में से आते समय इनके रङ्ग से रिञ्जत होकर विषयानन्दरूप में अनुभूत होता है। समस्त त्रानन्द ब्रह्मानन्द की ही विभूति है। इस विकृत त्र्यानन्द में से कामना-वासनादि विकृति दूर करदेने से ही यह ब्रह्मानन्द में पर्यवसित हो जाता है । शान्त-दास्य-सख्य-वात्सल्य-मधुरादि सम्बन्धों को—इन सब सम्बन्ध जनित स्रानन्दों को— श्रासक्ति, संस्कार श्रौर स्वार्थ की दुर्गन्थ से मुक्त करके, शुद्ध करके पूर्णता पर पहुँचा देने से यह स्वर्गीय शान्त-दास्यादि भावों में पर्यवसित होजायँगे। तमी समभ में त्रायेगा कि त्राखिल त्रानन्द ब्रह्मानन्द का ही विचित्र स्फुरणमात्र है। सृष्टि की लीला के मूल में श्रात्मप्रकाश की, श्रानन्द-स्फुरण की, इच्छा है। उसी श्रानन्द में सव प्रतिष्ठित हैं। हम सभी प्रकार के त्रानन्द में ब्रह्मानन्द त्रनुभवकर तथा उस त्रानन्द को ब्रह्मानन्द में पर्यवसित कर सर्वत्र त्रानन्द की लीला दर्शन करते-करते उस त्रानन्द में प्रतिष्ठित हो जायँगे। व्यापक-न्यास क्रिया त्रानन्द-प्रतिष्ठा में सहायक है।

मैं भगवान् में प्रतिष्ठित हूँ, उनकी शक्ति द्वारा परिचालित हूँ, वे

ही मेरे समस्त सुख शान्ति श्रौर श्रानन्द के प्रस्रवण हैं। मेरी स्थिति, किया श्रौर श्रानन्द के हेतु भगवान् ही हैं। मुभको जीवित रखे बिना, ठीक पथ पर चलाये बिना, पूर्णानन्द में विभोर तथा समाहित किये बिना मेरे भगवान् रह नहीं सकते, वे विश्राम नहीं लेंगे—यह श्रमुभूति जागरित करना सत्यादि प्रतिष्ठा का प्रधान लच्य है।

# पूजा के अंगविभाग

पूजा सिद्ध त्रौर साधक त्रवस्था के मेद से प्रधानतः द्विविध है। सिद्ध त्रवस्था की पूजा है भगवद्भाव में विभोर रहते हुए भगवल्लीला में सहायक होना। साधक त्रवस्था की पूजा-प्रणाली सिद्धावस्था प्राप्त करने के लिए है। इसी पूजा का विषय यहाँ त्र्यालोच्य है।

भगवान् में प्रीति एवं उनका प्रियकार्यसाधन ही उनकी पूजा है। जिससे हम प्रीति करते हैं अज्ञातरूप से उसके अनुकूल होजाते हैं; उसके भाव से भावित होजाते हैं, उसके प्रियकार्य साधन के लिए बाध्य होजाते हैं। अतएव वास्तिवक प्रीति होने से ही उसका प्रियकार्य साधन करना होजाता है। हमारी प्रचलित पूजा में प्रीति की ओर विशेष लच्य है। यह पूजा साधारणतः तीन भागों में विभक्त है—(१) शुद्ध (२) ध्यान (३) उपलब्धि। संकल्प, स्वस्तिवाचन, जलशुद्धि, आसनशुद्धि, भूतापसारण, भृतशुद्धि—ये सव 'शुद्धितत्त्व' के अन्तर्गत हैं। 'ध्यानतत्त्व' साधारणतः तीन भागों में विभक्त है—धामतत्त्व, स्वरूपतत्त्व और भगवत्त्त्व। 'उपलब्धि' के अन्तर्गत न्यास, उपचार-समर्पण, पञ्चदेवता, गुरु तथा इष्ट की पूजा, जप, आत्म-निवेदन, हवन और विसर्जन क्रियाएँ हैं। पूजा के श्लोकों में इन तत्त्वों की ओर यथासम्भव दृष्टि रखी गई है एवं इन तत्त्वों को वर्त्तमान देश-काल-पात्रानुसार सबके प्रहुण्योग्य बनाने की चेष्टा कीगई है। इसके

उपरान्त सब सम्प्रदायों की साधनप्रणाली के प्रति लच्च रखते हुए सब सम्प्रदायों की साधनप्रणाली के सार अंश में कैसा सुन्दर साहश्य है इसका भी आभास दिया गया है। एक व्यवस्था का नमूना साधारण भाव से देकर साधकगण जिससे अपनी-अपनी रुचि तथा अधिकारानुसार क्षोकविशेष की सहायता से एवं अपने अपने विधानानुसार ध्यान तथा पाद्य-अर्घादि उपचार द्वारा पूजा करसकें, इस ओर दृष्टि रखी गई है। उपचारसमर्पण तथा ध्यान-जपादि के स्थान में अपनी-अपनी दीचा, शिचा और अभिरुचि के अनुसार पूजा करना ही प्रशस्त होगा। नीचे साधारण प्रचलित पूजा के अङ्गों का संदिष्ठ आभास दिया जाता है।

सङ्कल्प-प्रत्येक कार्य में कोई न कोई उद्देश्य रहता है। साधना इसी उद्देश्य का सहज, सुन्दर तथा स्वामाविक उपाय है। श्रार्त, जिज्ञासु, अर्थार्थी और ज्ञानी—ये चतुर्विध लोग भगवान् का भजन करते हैं। इनमें प्रथम तीन का उद्देश्य सहज ही समभ में आजाता है। जब तक कोई अभाव-बोध है तब बक अभावपूरण की प्रवृत्ति भी स्वाभाविक है। यदि कुछ प्रार्थना करना हो तो भगवान् से ही करना विधेय है। किसी भी भक्त को तुन्छ मानना उचित नहीं। हम मानें या न मानें किन्तु यह त्र्रास्वीकार नहीं किया जा सकता कि हमारे भीतर से कामना-वासना, सुख-स्पृहा, प्रतिष्ठा-मोह, त्र्यादि विलकुल जाते नहीं फिर भी कामना त्याग की चेष्टा करनी पड़ेगी। निष्काम भक्त अपने प्राणाराम से कुछ भी पार्थना नहीं करता। बिना माँगे उसको जो कुछ मिला है उसी से उसका चित्त कृतज्ञता से बिक गया है। तो भी उसकी एक कामना हो सकती है—वह यह कि 'हे ठाकुर, तुम्हारे प्रति मेरी अचला अहैतुकी अव्यभिचारिगी भक्ति सदा वर्तमान रहे, मेरे जीवन में तुम्हारी इच्छा पूर्ण सफलता लाभ करे।' प्रार्थना के भीतर यही तत्त्व निहित है। संकल्प के भीतर भी एक

प्रार्थना का भाव रहता है। जिस हेतु मैंने यह अनुष्ठान किया है वह उद्देश्य सफल हो।

स्वस्तिवाचन—स्विह्तिवाचन शान्ति के लिए प्रार्थना है; शान्ति केवल अपनी नहीं, सर्वभूत की। यह शान्तिलाभ हमारे अहंकार पर निर्भर नहीं करता—यह निर्भर करता है सर्वापिर श्रीभगवान पर अथवा उनके विभूतिरूप देवताओं पर। इसलिए स्विह्तिवाचन में श्रीभगवान के निकट—इन्द्र, वरुण, अगिन, आदि देवताओं के निकट अथवा हमारे सब तत्त्वों में अधिष्ठित ब्रह्मचैतन्य के निकट—शान्ति तथा अभिष्ट कर्म की सफलता के लिए प्रार्थना की व्यवस्था देखी जाती है। हम सब जीवों के कृतज्ञ हैं, सबके अगृणी हैं। सबको तृप्तकरके इस अगृण से मुक्ति लाभ किये बिना हमारी भगवत्—प्राप्ति की सम्भावना कम है। कृत-ज्ञता-प्रकाश में यह तत्त्व देखने में आयेगा। स्विह्त = सु-अस्ति, मंगल हो, मंगल आये। सबको तृप्त करदेने से सबके मुख से निकलेगा 'अयमारम्भः शुभाय भवतु'—इस अनुष्ठान से सबका कल्याण हो। माँ तो सबकी माँ है, सब मिलकर न बुलाएँ तो वे कैसे आयेंगी।

भूतापसारण—पंचभूत एवं पंचभूत से बना हुआ जीव-जगत् अनेक समय साधन-भजन में बाधा देते हैं। इस बाधा से मुक्ति लाभ करने के लिए सब भूतों के निकट, सर्वोपिर भूतनाथ के निकट, ऋषा-प्रार्थना की व्यवस्था है।

> अपसर्पन्तु ते भूता ये भूता भुवि संस्थिताः। ये भूता विघ्नकारिणाः ते नश्यन्तु शिवाज्ञया।।

त्र्यात् पृथ्वीस्थ विष्नकारी सब भूत शिव की आज्ञा से विनाश को प्राप्त हों। यहाँ अनेक लोग 'नश्यन्तु' (विनाश को प्राप्त हों) की जगह 'शुध्यन्तु' (शुद्ध होजाएँ) पाठ करते हैं। शत्रु के भीतर की अनिष्ट-कारी वृत्ति दूर होकर शत्रु मित्रभावापन्न होजाय, किसी को मैं शत्रुभाव में न देखूँ—यह भाव ज्यादा सुन्दर है।

उपकरण-शुद्धि—पूजा के लिए अपनी देह तथा चित्त की शुद्धि अवश्यक है एवं पूजा के उपकरण जो भगवान को निवेदन किये जायँगे, जो प्रसादरूप में भगवत्-जीव को प्रदान किये जायँगे, उनकी शुद्धि सम्पादन भी आवश्यक है। उपकरण पुष्प-भोज्यादि अन्तत और विशुद्ध हैं या नहीं, यह परीन्ना करके देखलेना चाहिए और भगवान के नाम-स्मरण से शुद्धकरके लगाना चाहिए। देह तथा चित्त-शुद्धि के विषय में पहले ही बता दिया गया है।

गुरु की पूजा—ध्यान श्रीर उपचार समर्पण द्वारा गुरुदेव की पूजा की व्यवस्था है। वास्तव में गुरु के गुणकर्म के चिन्तन से गुरुतत्त्व में समाहित होकर स्वयं गुरु भावापन्न होजाना, श्रपने को गुरु के सब गुणों से विभूषित करना, गुरुपूजा का उद्देश्य है। श्रपने श्रपने सम्प्रदाय-विहित प्रणाली के श्रनुसार गुरुदेव की पूजा करना ही विधेय है किन्तु मूल उद्देश्य की तरफ़ विशेष दृष्टि रखनी चाहिए। स्मरण रखना होगा कि गुरु भगवान की चिद्विभूति हैं। गुरु के भीतर से ही चिच्छिक्त तथा उसके कार्यकलाप की उपलब्धि करनी होगी। भगवान की चिच्छिक्त किस प्रकार गुरु के भीतर श्राविभूत होकर मेरे भीतर की सुत चिच्छिक्त को जागरितकरके मुक्तको चित् स्वरूप में प्रतिष्ठित करने में सचेष्ट है, इसको उपलब्ध कर स्वयं चित्-स्वरूप में परिण्यत होजाने की चेष्टा करना ही गुरु-पूजा है।

पंचदेवता की पूजा—विभिन्न तत्त्वों में भगवत् चैतन्य के विभिन्न भाव के प्रकाश का नाम 'देवता' है। हमारे भगवान—हमारे इष्ट—हमारे पंचतत्त्व में, हमारे पंचकाश में, किस प्रकार प्रकाशित होकर तथा प्रकाशित रहते हुए हमारे कल्याण और शान्ति की व्यवस्था कर रहे हैं अर्थात् हमारा जीवन सार्थक कर रहे हैं, इसको उपलब्धकर इसमें सहायक होना पंचदेवता की पूजा का मुख्य उद्देश्य है। हमारे इष्ट हमारे मूलाधार में अवस्थित हुए कैसे और क्या कार्य कर रहे हैं, यह उपलब्धि

गणेशपूजा द्वारा अनुभव की जा सकती है। हमारे इष्ट किस प्रकार मिणपुर में अविस्थित रहकर हमारे जीवनधारण में, हमारे शान्तिलाभ में, सहायक हैं—यह तत्त्व हम सूर्यपूजा द्वारा जान सकते हैं। इसी प्रकार अनाहत में विष्णुतत्त्व की, विशुद्धास्य में शिवतत्त्व की, आज्ञा-चक्र में शक्तितत्त्व की, सहसार में इष्टतत्त्व की अविस्थित तथा कार्यप्रणाली अवगत हो जाती है। साधकगण अपने-अपने इष्टतत्त्व को सहसार में स्थापित कर अन्य चक्रों में पंचदेवतादि की स्थिति और कार्यप्रणाली अनुभव करने की चेष्टा करते हैं। इसलिए किस तत्त्व में कौन देवता अवस्थित हैं, इस विषय में मत-मेद पाया जाता है। साधक अपनी-अपनी अभिरूच्यनुसार पंचदेवता की पूजा करें।

इष्ट की पूजा—अपनी अपनी अभिरूच्यनुसार इष्टरेव का ध्यान व पूजा, स्थूल में पाद्य-अर्घादि उपचार द्वारा एवं सुद्म में मानसिक उपचार द्वारा, करना विधेय है। कहना अनावश्यक होगा कि हमारे समस्त पूजा तत्त्वों में इष्ट की पूजा का महात्म्य प्रकट करने की चेष्टा की गई है।

'बोधन'—शब्द का अर्थ है प्रबुद्ध करना, जगाकर उठा देना।
भगवान तो चिर-जागरित हैं, उनको जागरित करने की क्या आवश्यकता
है। जागरित होना होगा साधक को स्वयं। जैसे अपनी आँखें बन्द करलेने
से सब अन्धकार मालूम होता है, ठीक इसी प्रकार हम स्वयं निदित होने
के कारण सब को एवं भगवान को भी निदित समभते हैं। अपने देह की
जड़ता एवं चित्त की अज्ञानता और संस्कार दूर करके अपने भीतर के सब
तत्त्वों को भगवदनुभूति के योग्य कर देना प्रकृत बोधनतत्त्व है। तब अनुभव होगा कि भगवान हैं, वे जाग्रत हैं, जीव के कल्याण-साधन में तत्पर
हैं—यही बोधन-तत्त्व है।

'प्राणप्रतिष्ठा'—शब्द का ऋर्थ है उपास्य मूर्ति को, ऋपने इष्ट को,

केवल मिट्टी की मूर्ति या काग़ज़ का चित्र न समक्त कर उसमें भगवत्तत्त्व के ध्यान द्वारा उसको जीवन्त रूप देना। त्रानुभव करना होगा कि वे जीवन्त सत्यस्वरूप हमारे सामने उपस्थित हैं, हमारे सब कार्य देख रहे हैं, हमारे मन के सब भाव जान रहे हैं, हमारे भीतर और बाहर स्थित हुए सब कार्य चला रहे हैं। इष्टमंत्र, मंत्र का ऋर्य और मंत्र के चैतन्य के एकीकरण द्वारा इष्ट की प्राण-प्रतिष्ठा करनी होगी।

मंत्रचैतन्य के फलस्वरूप अनुभव होगा कि मेरे इष्ट मानो एक महती प्राण्याति हैं जिनके द्वारा जगञ्चक अति सुन्दररूप से परिचालित हो रहा है। (इस प्रसंग में मंत्रतत्त्व द्रष्टव्य है)। प्राण्यप्रतिष्ठा के समय अपने भीतर के चैतन्य को जागरित करके, अनुभव करके, उस चैतन्य को इष्ट के भीतर आरोप करके, अनुभव करके, इष्ट को ब्रह्मस्वरूप चिन्तन करना होगा, अनुभव करना होगा।

'आवाहन'—शब्द का अर्थ है बुलाकर ले आना। जो सर्वव्यापी हैं उनको बुलाना कैसा? उनको बुलाने के माने हैं उनका सामीप्य अनुभव करना। अपने को शुद्ध और शान्त कर भगवत्-कृपा की सहायता से सम्मुख इष्ट के भीतर भगवत्त्व प्रकटित माव में दर्शन करना अर्थात् सर्वव्यापी भगवान को मूर्तिमानरूप में अपने इष्ट में अत्यन्न करना—इस योग्यता लाभ की प्रार्थना को 'आवाहन' कहते हैं।

#### धारणा-ध्यान-समाधि

"श्रष्टांग योग के अन्तर्गत प्रथम पांच अंग (यम, नियम, श्रासन, श्रासन, श्रासाम, प्रत्याहार) 'बहिरंग' एवं शेष तीन अंग (धारणा, ध्यान, समाधि) 'अन्तरंग' नाम से प्रसिद्ध हैं। वहिरंग साधना यथार्थह्म से अनुष्ठित होने पर ही अन्तरंग साधना का अधिकार प्राप्त होता है। 'यम' और 'नियम' वस्तुतः शील और तपस्या के द्योतक हैं। 'आसन' देहस्थैर्य की साधना है, 'प्राणायाम' प्राणस्थैर्य की साधना है। 'धारणा', 'ध्यान' और 'समाधि' यह तीनों मनःस्थैर्य की साधनाएँ हैं। प्राणस्थैर्य और मनः-

स्थैर्य इन दोनों की मध्यवतीं साधना का नाम 'प्रत्याहार' है। प्राणायाम द्वारा प्राण् अपेद्धांकृत शान्त होने पर मन का बिहम का भाव स्वभावतः हो कम हो जाता है। इसके फलस्वरूप इन्द्रियाँ अपने अपने बाह्य विषयों से प्रत्या- हत होती हैं अर्थात् मन की बिहम की गित निरुद्ध हो जाती है और मन अन्तम के होकर स्थिर होने की चेष्टा करता है। इस स्थिरता की चेष्टा की आरम्भिक अवस्था का नाम 'धारणा' है।

'धारणा' से चित्त को किसी विशिष्ट प्रदेश में त्रावद्ध करना समभा जाता है। यह प्रदेश साधारगतः देह का कोई विशिष्ट अंग होता है त्रयवा देह के बाहर कोई स्थान भी हो सकता है। नाभि, हृदय, नासाय, भूमध्य, प्रभृति देह के विभिन्न स्थानों में चित्त को स्राबद्ध करने की व्यवस्था है। इसी का नाम है 'देशबन्ध या धारणा'। प्रत्याहार ऋधीन हुए विना अर्थात् चित्त की बहिसुंखगति निरुद्ध हुए विना यह सम्भव नहीं होता । इसलिए प्रत्याहार के पश्चात् धारगा का उपदेश दिया जाता है। देह के स्थानविशेष में चित्त की धारणा सम्पन्न हो जाने के फल-स्वरूप कई शक्तियों का विकास होता है। धारणा में चित्त का एकतान-प्रवाह नहीं होता-विन्छित्र प्रवाह रहता है । स्रर्थात् विभिन्न वृत्तियों के मध्य में एक वृत्तिहीत अवकाशात्मक अवस्था रहती है; इसका कारण विभिन्न वृत्तियों का त्र्यालम्बनगत भेद है। त्र्यात् जिस विषय में प्रथम वृत्ति का उदय होता है दितीय वृत्ति यदि उससे भिन्न विषय में उदय हो तो दोनों वृत्तियों के बीच में एक शून्यावस्था होती है-यह विचित चित्त का लच्च है। किन्तु अस्यास के फलस्वरूप चित्त में बलाधान के साथ-साथ चित्त पुन:-पुन: अपने अभीष्ट आलम्बन में ही निविद्ध रहता है। यद्यपि सत्र वृत्तियां उदय-त्रस्तशील एवं भिन्न-भिन्न हैं तथापि विभिन्न वृत्तियों का त्रालम्बन एक हो विषय हो जाता है, भिन्न विषय नहीं। इसी का नाम 'एकातान-ग्रवस्था' ग्रथवा 'सदृशप्रत्यय-प्रवाह' है । 'ध्यान' इसी का नामान्तर है। धारंगावस्था में चित्त के वृत्ति-प्रवाह में जो

विन्छिन्नता थी वह ध्यानावस्था में नहीं रहती। यद्यपि धारणा श्रौर ध्यान दोनों ही श्रवस्था श्रों में वृत्ति-प्रवाह रहता है तथापि धारणा में यह प्रवाह विसदृश वृत्ति का होता था किन्तु ध्यान में सदृश वृत्ति का — यही मेद है।

विदेह धारणा दो प्रकार की है-एक साधारण विदेह, दूसरी महा-विदेह । साधारण विदेहावस्था में देह के बहि:स्थित किसी वस्तु में चित्त की घारणा होती है। इस धारणा काल में चित्त की वृत्ति उस वस्तु को विषयीभूत करती है किन्तु चित्त देहाश्रय यथास्थान में ही संलग्न रहताहै। चित्त देह त्याग करके बहिर्गत नहीं होता । योग का उत्कर्ष लाभ किये विना चित्त का देह के बाहर निर्गम सम्भव नहीं होता किन्तु वृत्ति बहिर्गत हो सकती है। जगत् का जो कोई पदार्थ चिन्ता का विषय होता है, चित्त की वृत्ति उसको स्पर्श करती है एवं उसके साथ सम्बंध करती है किन्तु चित्त देह त्याग नहीं करता । वृत्ति ग्रपना काम करके यथास्थान वापिस त्राजाती है। किन्तु महाविदेह धारणा में ऐसा नहीं होता। इस अवस्था में केवल वृत्ति ही बाह्य वस्तु को अवलम्बन नहीं करती वरन् चित्त भी देह त्यागकर उक्त वस्तु में प्रवेश करता है। कहना अना-वश्यक होगा कि चित्त देहत्याग करने पर भी सम्पूर्णतः त्याग नहीं करता, किंचित् आभास देह में रह जाता है; यदि ऐसा न हो तो चित्त का देह में प्रत्यावर्त्तन असम्भव होगा। परकाया में प्रवेश करते समय यह अकल्पित (स्वाभाविक) महाविदेह धारणा त्र्यवलम्बन करना त्र्यावश्यक होता है। साधारखतः दूरदर्शनादि कार्यसाधन के लिये साधारखा विदेह धारखा ही पर्याप्त है। साधारण विदेह घारणा में ऋपना साचीभाव वर्तमान रहता है, बाह्य बस्तु के ऊपर श्रिममान नहीं होता किन्तु महाविदेह में चित्र देह से निर्गत होकर इष्टस्थान में प्रविष्ट होने के कारण उक्त अभिमान सम्भव-पर है। दोनों धारणात्र्यों के फलों में भी इसीलिए पार्थक्य दृष्ट होता है। ध्यान की परिपक्वावस्था का नाम ही 'समाधि' है। तब चिक्त

त्र्यालम्बन के त्र्याकार में प्रतिभासमान होता है। त्र्यपना स्वरूप सून्यवत् हो जाता है। त्र्यालम्बन ही एकमाव प्रकाशित होता है। इसके त्र्यनेक त्र्यानन्तर भेद त्र्यौर वैचिच्य हैं जिनका उल्लेख यहाँ निष्प्रयोजन है।

बौद्धमतानुसार यह विश्व विधातुक है। कामधातु, रूपधातु, अरूप-धातु—ये तीन विभाग इसमें दृष्ट होते हैं। मनुष्यलोक, पश्पद्मी ऋदि तिर्यक् जाति के स्थान, प्रेतलोक, नरक एवं विभिन्न प्रकार के भोगप्रधान स्वर्ग - ये सब कामधातु के अन्तर्गत हैं। रूपधातु में काम बिलकुल नहीं है किन्तु रूप ग्रर्थात् ग्राकार है। ग्ररूप घातु में काम भी नहीं है रूप भो नहीं है किन्तु विज्ञान है। परम ज्ञान ऋथवा निर्वाण लाभ किये विना इन तीनों धातुत्रों के बाहर नहीं जाया जासकता । काम धातु से रूप-धातु में जाने के लिए ध्यान भिन्न ग्रौर कोई रास्ता नहीं क्योंकि काम-चित्त शुद्ध हुए विना रूपघातु में प्रवेश नहीं कर सकता अर्थात् रूपचित्त में परिग्गत नहीं हो सकता। चित्तशोधन का साचात् उपाय है ध्यान। थ्यान से लिए योग्यता लाभ करना स्रावश्यक है। कामचित्त ध्यान के अयोग्य है। इसके लिए पंचर्शाल त्रथवा दशशील त्रवलम्बन कर एका-न्तवास, मननादि एवं नाना प्रकार की तपस्यात्रों का त्रानुष्ठान त्रावश्यक होता है। अभ्यास के लिए बौद्धगण साधारणत: दृष्टिसाधन करते हैं। जिस त्रालम्बन पर दृष्टि स्थिर कर दृष्टिसाधन किया जाता है उसको 'कृतस्न' कहते हैं । इस कृतस्न में एकाग्रचित्त के सहयोग से दृष्टि ग्राबद रखनी होती है। इस साधना की बार-बार चेष्टा करना स्रावश्यक है—खले नेत्र से एवं बन्द नेत्र से, दोनों प्रकार अध्यास करना होता है। इस ग्राम्यास के फलस्वरूप बाह्य दृष्टि के ग्रालम्बन के त्रानुरूप एक ग्रालम्बन न्त्रन्तर्धि के सम्मुख स्थायोद्धप में प्रकाशित होता है। बाह्य दृष्टि के त्र्यालम्बन को 'परिकर्म्य-निमित्त' कहकर वर्णन किया गया है। अन्तर्द्ध के त्रालम्यन का नाम 'उद्ग्रह-निमित्त' है। उद्ग्रह-निमित्त को प्राप्त करने के लिए ही परिकर्य-निमित्त की आवश्यकता है। उद्ग्रह- निमित्त चित्त को क्रमशः ध्यानावस्था में परिणत करता है। उद्ग्रह-निमित्त में पुनः-पुनः चित्त को एकाग्र करने के फलस्वरूप एक ऐसी स्रवस्था उदित होती है जब कि निमित्त के भीतर से एक उज्ज्वल ज्योतिर्मय त्राकार वहिर्गत होता हुन्ना स्पष्ट दिखाई देता हैं। जब तक यह उज्ज्वल आकार उद्भृत न हो तव तक उद्ग्रह-निमित्त में चित्त को एकाय करने का अभ्यास करना आवश्यक है। बौद्ध साधकगण इस उज्ज्वल त्राकार को 'प्रतिभाग-निमित्त' कहतें हैं। जब तक यह प्रतिभाग-निमित्त त्राविभूत न हो तत्र तक जो ध्यान ग्रम्यास किया जाता है उसका नाम 'परिकर्म्य-ध्यान' है। किन्तु प्रतिभाग-निमित्त प्रकट होने के पश्चात् उसको अवलम्बन करके जो ध्यान अनुष्ठित होता है उसका नाम 'उपचार-ध्यान' है। यह उपचार-ध्यान ही कामलोक के ध्यान में प्रवेश करने की प्रथम सीढ़ी है। प्रतिभाग-निमित्त का उत्पन्न होना साधनजीवन की एक विशेष सम्पद् है क्योंकि इसके उत्पन्न होते ही चित्त के पांच प्रकार के बन्धन शिथिल पड़ जाते हैं। इन बन्धनों को बौद्धगर्ण 'नीवरण' कहते हैं। इस प्रकार क्रमशः दीर्घकाल तक अभ्यास करने से चित्त निर्मल हो जाता है आर तब 'गोत्रभू' अवस्था लाभ होती है। गोत्रभू अवस्था तक कामलोक का उपचार-ध्यान मानना चाहिए। इसके पश्चात् सन्धि-मेद होता है, तब जो अवस्था उदित होती है उनका नाम 'अर्पणा' है। यह रूपचित्त की प्रारम्भिक अवस्था है। रूपधातु में ध्यान की चार अव-स्थाएँ हैं। इन चारों अवस्थाओं के अनुरूप अठारह दिव्यस्तर हैं। ध्यान के उत्कर्ष के साथ ही यह सब स्तर क्रमशः भेद हो जाते हैं श्रौर तब हप-चित्त ब्रह्पचित्त में परिख्त हो जाता है। तब साकार जगत् से निराकार जगत् में संक्रमण होता है। श्ररूप धातु में भी विज्ञान का क्रमविकास है। चरमावस्था में संज्ञा और वेदना का सम्यक् निरोध होने पर 'निवांग्' का पथ खुल जाता है"।

धारणा ऋौर ध्यान तत्त्वों के सम्बंध में ऋषिवाक्यों के प्रमाण पर ऊपर

त्र्यालोचना की गई। त्रव साधकों को त्रपनी-त्रपनी उपलब्धि के सम्बंध में दो एक वार्ते बताई जाती हैं।

सद्गुर-लाभ के पश्चात् गुरु शिष्य को उसके देह के सब यंत्रों का, सब तत्त्वों का ख्रौर प्रत्येक तत्त्व में शक्ति के कियाकलाप का सामान्य ब्राभास देकर उसको तत्त्वविशेष में या चक्रविशेष में मन स्थिर करने का ब्रादेश करते हैं। इस प्रकार विभिन्न तत्त्वों में मन स्थिर करने पर देह के भीतर शक्ति का खेल उपलब्ध करने का सुयोग मिलता है।

देह के विभिन्न चक्रों में, विभिन्न तत्त्वों में, विभिन्न भाव अवलम्बन करने से देह में क्या कार्य साधित हो जाता है, इसके अनुचिन्तन से 'धारणा-तत्त्व' साधित होता है। जब यह अनुभव में आने लगता है कि विभिन्न धारणाओं में एक ही उद्देश्य साधित हो रहा है और विभिन्न कार्यकलाप द्वारा हमको जीवित रखने के लिए — हमारो पूर्ण परिणित-लाभ के लिए — सब कार्य एक ही उद्देश्य से साधित हो रहे हैं तब इसके अनुचिन्तन से हम एक तैलधारावत् अविद्यन एकतान वृत्ति लच्य करने का सुयोग पाते हैं। इस सम्बंध में रामानुज ने कहा है — ध्यानन्तु तैलधारावद् अविच्छिन्नस्मृतिसन्तानल्पा अवानुस्मृतिः'। यह एकतानता हमको ध्यान द्वारा समाधि की ओर ले जाती है। अपने भीतर इस प्रकार ध्यान साधित हो जाने पर हम पृथिवों के सब पदार्थों के भीतर एकतानता लच्य करने का सुयोग पाते हैं। तब मीतर और बाहर भगवदिच्छा लच्य कर हमारा चित्त भगवान में समाहित हो जाता है।

इस अवस्था में हम जिस किसी विषय में भी मन स्थिर करें तो वहाँ के गुप्त तत्त्व और कार्य हमारे निकट प्रकट होने लगते हैं। मन जहाँ न्यस्त होता है प्राण भी वहाँ स्वाभाविकरूप से जाने को चेष्टा करता है। मन और प्राण ऐक्य हो जाने से वहाँ के अनेक गुदुरहस्य प्रकाशित होने लगते हैं। याद रखना चाहिए कि 'नाद' शब्दात्मक है और 'विन्दु' प्रकाशात्मक। विन्दु में, चक्रविशेष में, मन स्थिर होने पर वहाँ की ज्योति स्थतः अनुभव में आने लगती है। तब वहाँ बैठ कर हमारे श्रीभगवान अर्थात उनकी शक्ति क्या-क्या कर रही हैं, यह दर्शन कर साधक अभिभृत हो जाता है। नाभिचक में मन स्थिर करने से वहाँ के बिन्दु की ज्योति के प्रभाव से दृष्ट होता है कि प्राण्वायु किस प्रकार भुक्त द्रव्य को रस में परिण्त कर रही है, अपानवायु किस प्रकार असार पदार्थ को अपसारित करने की चेष्टा करती है, व्यानवायु किस प्रकार रक्त को शरीर में सर्वत्र फैला देती है, समानवायु किस प्रकार जहाँ जितने रक्त का प्रयोजन है उसकी व्यवस्था करती है और उदानवायु किस प्रकार हमारे देह की पृष्टि एवं परिण्ति साधित करती है—ये सब तत्त्व उपलब्धि में आने लगते हैं। तब हम प्राण्वायु का क्रियाकलाप देखकर मोहित हो जाते हैं।

फिर देखिये कि हमारे रक्त के सहित अनेक दूषित पदार्थ (carbon) आकर हृदय में जमा होते हैं। अनाहतचक्र में मन स्थिर करने से वहाँ के बिन्दु की ज्योति के प्रभाव से दृष्ट होता है कि यह दूषित पदार्थ दूर करने के लिए, किस प्रकार श्वास-प्रश्वास की सहायता से, अल्मजन वायु (oxygen) हृदय में जाकर उसको वायवीय आकार (carbon dioxide) में परिणत कर प्रश्वास के द्वारा बाहर कर देती है—इन सब रहस्यों को उपलब्ध कर साधक अनेक समय मुग्ध हो जाता है।

किसी भी निर्दिष्ट चक्र में, निर्दिष्ट तत्त्व में, मन की घारणा के फलस्वरूप वहाँ के समस्त क्रिया-व्यापार साधक को दृष्टिगोचर होते हैं। तब यह देखकर कि माँ आद्याशक्ति हम को जीवित रखने के लिए एवं पूर्ण परिण्यित दान करने के लिए किस प्रकार सचेष्ट हैं साधक विमुग्ध हो जाता है। तब जिस तत्त्व में मन स्थिर होता है तो वहीं एक प्रका-शात्मक ज्योति अनुभव में आने लगती है। विभिन्न तत्त्वों में, विभिन्न केन्द्रों में, मन स्थिर करने के फलस्वरूप साधक अपना अन्तर्निहित ज्योतिर्मय सुद्दम देह और उसका क्रिया-व्यापार अनुभव करने लगता है।

च्यष्टि भाव में यह धारणा साधित हो जाने पर समष्टि भाव में भीतर की देह मानो चैतन्यरूप में प्रकाशित होने लगती है। उस समय साधक का चित्त ग्रानन्द में ऐसा मोहित हो जाता है कि चित्तप्रवाह एकाकार लाभ कर अन्तर्निहित ज्योतिर्मय देह में समाहित हो जाता है। इस अवस्था में जिस पदार्थ में भी चित्त स्थिर किया जाय तो उसी पदार्थ का अन्तर्निहित ज्योतिर्मय सूच्मरूप प्रकाशित होने लगता है। इसके फलस्वरूप इष्ट का ध्यान सहज और स्वाभाविक हो जाता है।

हमारी श्रचिलत पूजा में ध्यान की जो व्यवस्था है उसमें भी पहले अपने मीतर भगवान का ध्यान करना होता है। तब अपनी व्यष्टि देह में जो ज्योतिर्मय स्वरूप प्रकट होता है, सम्मुखस्थ समिष्ट रूप इष्ट-विम्नह के भीतर उसकी प्राण्यप्रतिष्ठा और बोधन करने के फलस्वरूप इष्टमूर्ति भी ज्योतिर्मय रूप में आत्मप्रकाश करती है। उन्नत साधक के निकट इष्ट का यह ज्योतिर्मय रूप इस प्रकार आत्मप्रकाश करता है कि साधक को अन्य कुछ देखने का अथवा चिन्तन करने का अवसर नहीं होता।

जड़ पदार्थ अन्योन्य-व्यवच्छेदक हैं। इनके अवलम्बन से एकतानता आता असम्भव है। जब हमारा चित्त जड़भूमि छोड़कर चिन्मय जगत् में अवेश करता है तब चित्-शिक्त में सर्वत्र अनुप्रवेश करने का सामर्थ्य रहने के कारण एकतानता का भाव स्वभावतया ही आ जाता है। इसलिए ज्योतिर्मय स्वरूप का आभास भीतर पाये बिना धारणा यथार्थ- रूप से ध्यान में परिणत नहीं हो सकती। जब भीतर का चिन्मय स्वरूप अकाशित होता है तब धारणा खंड भाव परित्याग कर अखंड एकतानता की तरफ चल पड़ती है।

धारणा विभिन्न देहों के अथवा देह के विभिन्न केन्द्रों के अवलम्बन द्वारा साधित होती है। जब देहस्थ केन्द्रों में ज्योति स्फुरित होकर आत्म-अकाश करती है तब चित्त ज्योति:अवाह का दर्शन कर उसमें निमन्जित हो जाने के कारण धारणा ध्यानमें पर्यवसित हो जाती है। व्यष्टि देह के विशेष-विशेष अवयवों में चित्त स्थिर करने का नाम 'धारणा' है और समिष्ट देह के समस्त तत्त्वों का निरन्तर मिलित भाव में चिन्तन और उपलब्धि का नाम 'ध्यान' है।

किसी महापुरुष, अवतार या इष्ट के व्यष्टिगत अवयव अथवा उनके गुण्विशेष की घारणा के फलस्वरूप उन विषयों में एक इस प्रकार की अनुभूति प्रस्फुटित होती है कि साधक उसमें धीरे-धीरे तन्मयता लाभ करने लगता है। इस प्रकार की घारणा के फलस्वरूप साधक, लोह बुम्बक-संसर्ग के भाँति, ऐसा इष्टभावापन्न हो जाता है कि इष्ट भिन्न अन्य किसी विषय का चिन्तन करना अथवा इष्ट की इच्छापूर्ति के अतिरिक्त अन्य कोई कार्य करना उसके लिए साध्य नहीं रहता। ध्येय पदार्थ का ध्यान करते-करते साधक का चिन्ता-प्रवाह धीरे-धीरे एकतानता को श्राप्त हो जाता है।

त्रानेक साधक इष्ट की पूजा-जपादि समापन कर, प्रगाव उचारण के साथ मन व प्रागा को सहस्रार में लेजाकर श्रीर बीजमंत्र के चिन्तन द्वारा इष्ट को स्वरूपोपलिब्ध कर, मन श्रीर प्रागा को सहस्रार से नीचे सब तत्त्वों में लाकर श्रपने को इष्टमय कर लेते हैं। तब श्रपने सब तत्त्वों में इष्ट के सब तत्त्व मिल जाने के कारण श्रपने को इष्टमय देखते हैं। स्वयं इष्टमय होकर फिर जगत के जिस पदार्थ में भी वे चित्त सन्निवेशित करते हैं तो वही पदार्थ इप्टमय श्रनुभूत होता है। इस प्रकार इष्ट को श्रपने प्रत्येक तत्त्व में श्रीर जगत के प्रत्येक तत्त्व में चिन्मयह्म में श्रनुभव कर साधक श्रानन्दसमाधि में निमग्न हो जाता है।

वैष्णव साधकगण भगवद्धाम के, भगवत्-परिकरगण के, भगवत्-स्वरूप शक्ति के, भगवान की अष्टकालीय लीलातस्व के चिन्तन के फलस्वरूप इष्ट तस्व में, इष्ट के लीलास्वादन में, ऐसे निमग्न हो जाते हैं कि अन्य सब चिन्ता-भावना, यहाँ तक कि देह-गेह की स्मृति भी, ज्ञुप्त हो जाती है और वे ध्येय तस्व में पूर्णतः समाहित हो जाते हैं। इसके फलस्वरूप देहान्त पर तथा देह में स्थित रहते हुए भी ब्रजवास अर्थात् भगवं लीलास्वादन के अतिरिक्त अन्य सब वृत्तियों की स्मृति उनके चित्त से अपसारित हो जाती है। ध्यान के फलस्वरूप साधक का चित्त क्रमशः सद्म और कारण भेदकर चिन्मय स्वरूप-दर्शन की योग्यता लाभ करता है। तब अपने भीतर और इष्ट के भीतर चिन्मय स्वरूप का प्रकाश देख-कर चित्त एक अर्खंड चिदानन्दस्वरूप में निमग्न हो जाता है।

धारणा श्रीर ध्यान के लिये 'एकाग्रता' श्रावश्यक है। 'एक' को सर्वदा 'श्राग'—श्राँखों के श्रीर मन के सम्मुख—रखना होगा। 'एक' सबके भीतर श्रानुप्रविष्ट तथा श्रानुस्यूत भाव में हैं। वे सबके भीतर से श्राह्मप्रकाश करने में श्रीर प्रस्फुटित होने में व्यस्त हैं। सबके भीतर उसी 'एक' की तरफ लच्य रखने से चित्त स्वतः एकाग्र हो जाता है। प्राचीन सुधि सब पदार्थों में उसी 'एक' को खोजते थे, उसी 'एक' को बुलाते थे। फलतः वे उसी 'एक' का दर्शन लाभ कर सहज ही स्वाभाविक-स्प से एकाग्र हो जाते थे। वे ही 'एक' श्रापने श्रीर सबों के भीतर बैठे क्या कर रहे हैं—यह श्रानुभूति लाभ करना उनके लिये ध्यान का प्रधान विषय था।

सुना जाता है कि अनेक साधक निगु ण तत्त्व का ध्यान करते हैं किन्तु इसके भीतर भी एक सगुण भाव देखने में आता है। स्थूलक्ष्य जैसे एक द्रव्यविशेष का आकारादि स्थूल गुण है उसी प्रकार दया, प्रेम, इत्यादि भी मानसिक सूच्म भाव के गुण हैं। जो मन के अतीत हैं उनकी स्थूल में सीमावद्ध करना जैसी भूल है, सूच्म विशेषण द्वारा उनकी सीमावद्ध करना भी तद्र्य भूल है। अनेक लोग प्रकृति की सहायता से भगवान का ध्यान करते हैं। पुष्पादि का सौन्दर्य उनके चित्त में परम सुन्दर की स्मृति जगा देता है। मित्र की प्रीति, माँ का वात्सल्य, स्त्री का प्रेम उनको परम प्रेममय की याद दिलाता है। कोई-कोई 'प्रकृति के भीतर एक अचिन्त्य शक्ति किसप्रकार कार्य कर रही है' इसको अवलम्बन

कर परम शक्तिमान को ध्यान द्वारा उपलब्ध करने की चेष्टा करते हैं। इनमें अनेक यह अवलम्बनकर कि वह महती शक्ति हमारे भीतर स्थित हुई किस प्रकार एक सामान्य परमासु से हमारी देह को सुन्दररूप में तैयार कर हमारी परिस्ति तथा शान्ति का कारस हो रही है, परम शक्ति-मान को उपलब्ध करने की चेष्टा करते हैं।

किन्हीं के मतानुसार स्थानविशेष में, तत्त्वविशेष में, चित्त की धारणा श्रीर ध्यान भगवद्दर्शन में, तत्त्वसाचात्कार में, सहायक होते हैं। मान लीजिए कि मेरे सम्मुख एक दीवार में, एक के ऊपर एक, सात छेद हैं। इनमें सबसे नीचे वाले छेद में से एक पाख़ाना दिखाई देता है, उससे ऊपर वाले छेद में से एक बाग और उससे ऊपर वाले छेदों में से क्रमशः वैठक का कमरा, पहली मंज़िल की छत, दूसरी मंज़िल की छत, तीसरी मंज़िल की छत श्रीर उसके ऊपर अवस्थित एक मन्दिर दिखाई देता हैं। तो मन्दिर देखने के लिए मुक्तको सर्वोपरि छेद के मीतर देखना होगा । अनाहतचक्र में, कूटस्थ में, सहस्रार में, ध्यान करने के भीतर भी इसी प्रकार का एक तत्त्व उपलब्ध होता है। यहाँ 'छेद में' 'कूटस्थ में' तथा अन्य स्थलों में सप्तमी (अधिकरण) का व्यवहार आधार में नहीं किया गया है क्योंकि इस छेद के भीतर मन्दिर अथवा सूच्म चक्र के भीतर इष्टादि मूर्त्ति या तत्त्व अवस्थित नहीं हैं। इस जगह मन स्थिर करने से निर्दिष्ट मन्दिर अथवा तत्त्व देखने में आता है। यदि ऐसा न हो तो त्राज्ञाचक्र के समान सूद्मस्थान में सर्वव्यापी भगवद्दर्शन त्रसम्भव है। कृटस्थ में मन स्थिरकर ध्यान करते-करते भगवत्तत्त्व उपलब्ध हो जाता है।

वेदान्त का मनन श्रौर निदिध्यासन भी ध्यानविशेष हैं। भक्त की ध्यानप्रशाली इस प्रकार होने पर भी उस में एक विशेषत्व लिखत होता है। कोई-कोई भक्त श्रपने गुरु श्रथवा इष्ट की मूर्ति को श्रवलम्बन कर तम्मयता लाभ करने की चेष्टा करते हैं। हमारी देह भीतर के भाव की

स्थूल अभिव्यक्ति है। स्थूल के अवलम्बन द्वारा सुद्म तत्त्व हमको अवगत होता है। मूर्ति सम्मुख रखकर उसमें ध्यान करते-करते उस गुरु अथवा इष्ट के सूद्म तत्त्व, सूद्म भाव, हमारे निकट प्रतिभात होने लगते हैं। तब मालूम होता है कि मानो हमारे गुरु या इष्ट, मूर्ति के भीतर जागत और बोधित हुए, रक्तमांस के शरीर में खड़े हैं। ध्यान की उन्नत अवस्था में इष्ट के सब भाव हमारे मानस चत्तु के सामने प्रसुदित हो जाते हैं। तब हमारा मन ऐसा इष्टगत हो जाता है कि हम इष्ट के समस्त तत्त्वों से अवगत होकर स्वयं इष्टमय हो जाते हैं। इसी प्रकार के भाव के अवलम्बन द्वारा एकलब्य ने द्रोण की मूर्ति की सहायता से द्रोण की सब धनुर्विद्या सीख ली थी।

कोई-कोई कहते हैं 'ध्यानं निर्विषयं मनः'। चित्त को संस्कारवर्जितः कर शून्य में परिण्त करना 'ध्यान' कहलाता है। इस स्रवस्था में स्वयं-प्रकाशतत्त्व स्वतः स्रात्मप्रकाश होकर ध्यान का विषय हो जाता है।

एक दल साधक भगवान को अंगुष्ठभाव में अपनी देह के भीतर, जगह ह के भीतर, उपलब्ध करने की चेष्टा करते हैं। "अंगे स्थितम् इति अंगुष्ठम्"। अंग में (देह में) स्थित (उपलब्ध) कहकर उन्होंने भगवान को 'अंगुष्ठ' नाम दिया है। अपने भीतर गुरु अथवा इष्ट की अवस्थिति समभने के लिए कल्पना करनी चाहिए कि मैं मानो चित लेट गया और मेरे गुरु या इष्ट ठीक मेरे ऊपर चित लेटकर मेरे भीतर प्रवेश कर गये और मेरी समस्त देह और समस्त तत्त्वों में अनुप्रविष्ट होकर मेरे आकार से आकारित हो गये। तब मेरे मस्तिष्क में उनका मस्तिष्क, मेरे हृत्य में उनका हृदय, मेरी पीठ में उनकी पीठ, मेरे हृाथ में उनका हृाथ—एकशब्द में मेरे प्रत्येक अवयव में उनका प्रत्येक अवयव समा गया। तब अपने प्रत्येक तत्त्व में उनका प्रत्येक तत्त्व हं प्रवेश तह्त होने लगता है कि अपने शरीर को स्पर्श करने से इष्ट को स्पर्श करने की भावना होती है और साधक तन्मयता लाभकर समाहित हो जाता है।

इस प्रकार की साधना के फलस्वरूप साधक ध्यान में बैठकर अनेक समय इष्टमय हो जाता है । चित्त की इस समाहित अवस्था में जिस पदार्थ अथवा जिस तत्त्व की स्रोर दृष्टि जायगी वही इष्टमय अनुभूत होगा। अयत्र यत्र मनो याति ब्रह्मणस्तत्र दर्शनम्" "जित देखौँ तित श्याममयी है" "जिधर देखता हूँ उधर तू ही तू है"-ये वाक्य इसी भाव के ज्वलन्त ्ट छान्त हैं। तव साधक को इष्ट के अनुमोदित कार्य करने के अतिरिक अन्य कार्य करने की अथवा इष्ट की चिन्ता के अतिरिक्त अन्य चिन्ता करने की शक्ति प्रायः जुस हो जाती है। इष्ट के समस्त गुण उसमें - संक्रामित होकर वह इष्ट के साहश्य को प्राप्त होता है। इष्ट जैसे जगत् के सुख में सुखी—समप्रिभावापन्न—हैं वह भी उनके भाव से भावित होकर अपना सीमावद्ध भाव त्याग देता है। इसके फलस्वरूप इष्ट में तथा उसमें सर्वव्यापी भगवत्तत्त्व स्फरित होता है ग्रौर साधक का पृथक् अस्तित्व लोप हो जाता है। इसी का नाम है 'आत्मनिवेदन'। इसी भाव से भवित साधकों के मुख से ये शब्द निकले थे — अहाविद् अहमैन भवति, 'अहं ब्रह्मास्मि', 'तत् त्वमसि', 'सः अहम्', 'अयमात्मा ब्रहा', 'ग्रनालहक', 'I and my father are one.'

ध्यान में प्रधानतः तीन विषय हैं:—(१) धामतत्त्व, (२) स्वरूप तत्त्व, (३) इप्रतत्त्व श्रथवा भगवत्तत्त्व।

धामतत्त्व—विभिन्न थाम वास्तवमें विदु-विशेष हैं। सहारमध्यस्थ विन्दु के प्रसार्ण द्वारा धामों का अवस्थान और धामतत्त्वों का स्फुरण निर्धारित होता है। सहसारादि चक्रों में मन स्थिर करने से कमशः मालूम होता है कि तन्मध्यस्थ बिन्दु ने मानो ज्योतिर्मयस्य में आतम्भ अकाशं करना आरम्भ किया। क्रमशः वह एक अप्राकृत धाम में परिण्यत हो गया जिसके केन्द्रस्थल में अपने अपने सम्प्रदाय के उपास्य श्रीभगवान अधिष्ठित हैं। उनके चारों और परिकरगण और परिकरों के चारों तरफ धामस्थ अप्राकृत चिन्मय पदार्थ वर्तमान हैं। केन्द्र में आनन्दशक्ति की,

त्तत्पर चित्-शक्ति की एवं बहिर्देश में सत्-शक्ति की (विशुद्ध-सत्त्व की) अवस्थिति लद्द्य होती है। वैष्णव साधकों के धाम के केन्द्रस्थल में युगल राधाकृष्ण हैं, उनके चारों ख्रोर सखी-सखादि परिकरगण एवं इनके चारों तरफ धामतत्त्व के ख्रन्य सब ख्रप्राकृत पदार्थ निर्देश किये गये हैं, जैसे ज्योतिर्मय पशु-पत्ती, ज्योतिर्मय तहलता, इत्यादि।

ेसभी साधकों के मतानुसार भगवद्धाम प्राकृतगुरावर्जित, ज्योतिर्मय, चिनमय, आनन्दरस से परिपूर्ण है। वहाँ किसी प्रकार के दुःख-कष्ट, कामना-वासना, आसिक, देव, हिंसा, आदि की छाया भी नहीं है। वहाँ जो कुछ है सब चिन्मय त्र्रानन्द-सुधा-रस निचोड़कर तैयार किया गया है। अद्वेतवादियों के मतानुसार वहाँ किसी प्रकार के गुए का खेल-वैशिष्ट्य भाव-नहीं है । वहाँ सब कुछ समरस-पूर्ण ऋदैतानन्द भाव से भरपूर है। द्वैतवादियों के मतानुसार वहाँ प्राकृत अथवा जागितक कोई पदार्थ या भाव न होते हुए भी वहाँ श्रीभगवान स्रौर उनके भक्त-परिकरगण एवं इनके लीलारस के अनुकूल समस्त उपकरण चिन्मय आनन्दरंस द्वारा संगठित हैं। तथ्यतः धामतत्त्व ज्योतिर्मय त्रानन्दभाव से परिपूर्ण है। इसी भगवद्धाम की वैष्णव 'गोलोक', शैवशाक्तगण 'कैलास', योगीगण 'सहस्रार', ईसाई श्रौर मुसलमान 'स्वर्गादि' नाम से श्रमिहित करते हैं। लेखकगण अपनी अपनी धारणानुसार भगवद्धाम में अपने आनन्द के उपकरगादि का सद्भाव कल्पना करने में कोई दुवधा बोध नहीं करते। अभाव-विलाष्ट मानव अपने पार्थित विषय का सद्भाव वहाँ कल्पना किये बिना नहीं रह सकता।

भगवद्-विकास के लिए—भगवदनुभूति के लिए—लीलातत्त्व त्रास्वादन के लिए—साधक को ध्यानयोग द्वारा त्रपने चित्त को भगवद्धाम में परिगात करना त्रावश्यक है। भूमि त्रानुकूल हुए विना भगवत्-प्रकाश त्रासम्भव है।

स्वरूपतत्त्व-प्रायः सभी के मतानुसार जीव का प्रकृत वासस्यान

श्रीभगवान का त्रानन्दधाम है । वह भगवान का त्रांश त्राथवा प्रतिविम्ब है। वह नित्य-शुद्ध-बुद्ध-मुक्त-सञ्चिदानन्दस्वरूप है। उसको न ग्रभाव है न दुःख-कष्ट । अदैतमतानुसार जीव और भगवान में कोई मेद नहीं। स्वरूप-विस्मृति ही जीव के कल्पित दुःख-कष्ट व बन्धन का कारण है। स्वरूप अनुभूति के द्वारा ही वह भगवत्स्वरूप को प्राप्त हो सकता है। द्वैतमतानुसार जीव भगवान का ऋंश ऋथवा प्रतिबिम्व है। वह श्री-भगवान के साथ दास्य, सख्य, वात्सल्य त्र्रथवा मधुर भाव में सम्बद्ध है। साधना द्वारा स्वरूप-प्रतिष्ठ होकर वह ऋपनी भावनानुसार श्रीभगवान का सेवाधिकार लाभ करता है। सम्प्रदायानुकूल दीचा के समय गुरू शिष्य को उसका स्वल्प दिखा और समभा देते थे। तदनुसार एक नाम भी रखा जाता था। साधक तव समभता था कि वह किस प्रकार भगवान के निकट था श्रीर उनकी सेवा करता था। उस तत्त्व को मन ही मन आरबाद करना उसकी प्रधान साधना होती थी। इन दोनों मतानुसार साधक स्वरूपतः ज्योतिर्मय सचिदानन्दरूप है । स्वरूप-विस्मृति, देह की आसक्ति, उसके बन्धन और कष्ट का कारण है। भूतशुद्धि, षटचक भेद, पंचकोश-विवेक एवं नेति-नेति साधना द्वारा साधक सम्बदानन्दरूप में अवस्थित रहने की चेष्टा करता है।

भगवत्तत्त्व—सभी सम्प्रदाय के साधक ध्यान के समय मन ही मन अनुभव करने की चेष्टा करते हैं कि वे मानों अपने निर्दिष्ट धाम में अपने प्रेमसय श्रीभगवान के निकट अवस्थित हुए अपने निर्धारित कर्म द्वारा श्रीभगवान के सेवाकार्य में लित हैं। उनके चारों तरफ परिकरगण भी मानों अपने-अपने भजनांग में व्यस्त हैं। वे वहाँ धीरे-धीरे मानों भगवान में तन्मय हो रहे हैं।

भारत के मंत्रद्रष्टा ऋषियों के प्रधान-प्रधान त्र्याविष्कार साधनराज्य के विभिन्न त्र्यवलम्बन हैं। मुख्य त्र्याविष्कार ये हैं:—

- (१) भगवान का अस्तित्त्व—उनका निर्गुण व सगुण विभाव— उनका स्वरूप व कार्यप्रणाली—शक्तिमान व शक्तिरहस्य। जीव-जगत् के स्वरूप का विवेचन—किसं प्रकार ये सृष्ट, परिणत अथवा विवर्तित हैं— उसका इतिहास; जीव-जगत् सहित भगवान का सम्बन्ध, इत्यादि।
- (२) जीव भगवान का स्वरूप, अंश अथवा प्रतिविम्ब है। उसका प्रकृत वासस्थान भगवद्धाम है। उसका प्रधान कार्य है भगवान की इच्छा पूर्ण करना—उनकी लीला में सहायक होना। जिस किसी कारण से भी हो जीव स्वरूपविस्मृत तथा जगत् में आगत है और नित्यशुद्ध- बुद्ध-मुक्त स्वरूप होकर भी, माया के हाथ में पड़कर, अपने को जन्म-मृत्यु- व्याधि-शोक के अधीन समभता है। आनन्दस्वरूप होकर भी स्वरूप-विस्मृति के कारण दुःख-कष्टजर्जरीभूत है। जीव की स्वरूपोपलब्धि, स्व-स्थान को प्रत्यागमन तथा परम शान्ति लाभ ही समस्त साधन-भजन का उद्देश्य है।
- (३) भगवान और उनके आत्म-प्रकाश का तत्त्व, विभिन्न यंत्र अर्थात् पुरुष-प्रकृति के तत्त्व, प्रकृति का महत्, अहंकार व तन्मात्रादि विभिन्न स्तरों का निर्णय। भगवान सर्वव्यापी होते हुए भी उनके पूर्ण प्रकाश का स्थान सर्वाच्चस्तर में है, जीव-जगत् विभिन्न निम्नस्तरों में अवस्थित हैं। सर्वोचस्तर ही भगवद्धाम है—निम्नस्तर उस धाम के प्रकाशक तथा विभिन्न तत्त्वों की अवस्थान भूमि हैं।
- (४) ब्रह्मांड व ब्रंड का तत्त्व-निर्ण्य । जो ब्रह्मांड में हैं वे ही प्रत्येक जीवदेह में यहाँ तक कि प्रत्येक ब्रिगु-परमाग्रु में वर्तमान हैं । ब्रह्मांड में सर्व निम्न स्थान से सर्वोच्चस्थान को सुमेर कहा गया है ब्रीर जीवदेह में सर्वनिम्नस्थान से सर्वोच्चस्थान को मेर्दंड नाम दिया गया है।
- (५) सर्वोचस्तर से सर्व निम्नस्तर तक एक स्रोत एक प्राण-अवाह— यातायात कर रहा है जिसके फलस्वरूप सब स्तर ब्राप्यायित हैं । इस स्रोत

को जानना, धारण करना और इसके अनुकूल चलना ही समस्त साधन— भजन का उद्देश्य है। प्रायः सभी सम्प्रदायों में इस भाव का अति सुन्दर -आभास परिलक्षित होता है। व्यष्टि-समष्टि देह में तथा अंड-ब्रह्मांड में इस स्रोत को किया प्रायः एक ही प्रकार चल रही है। इस स्रोत के भीतर दो तत्त्व निहित हैं—विन्दु और नाद। विन्दु से ज्योति का एवं नाद से शब्द का स्पुरण होता है। नाद दो विन्दुओं का योजक हे। विन्दु तत्त्व द्वारा इष्ट-रहस्य एवं नाद तत्त्व द्वारा जप-रहस्य निर्धारित होता है। इसी विन्दु और नाद की सहायता से स्वरूप-विस्मृत तथा स्थानच्युत जीव के लिए भगवत्प्राप्ति—भगवद्धामगमन—सहज, सुन्दर और स्वाभाविक हो जाती है।

#### जप

जप एक ऐसा रहस्य है जो प्राय: सभी सम्प्रदायों में बहुकाल से चला आ रहा है। बौद्ध, ईसाई, सुसलमान, शैव, शाक्त, सौर, बैब्स्य, गार्मपत्य, प्रभृति सब सम्प्रदायों के साधकगण्म जप तत्त्व की महिमा घोषणा करते हैं। इसलिए जप तत्त्व का प्रकृत रहस्य प्रकट करने की चेष्या सब को करनी चाहिए। यह जप तत्त्व पहले एक बैज्ञानिक तथा दार्शनिक भित्ति पर स्थापित था इस में सन्देह नहीं। अनेक ज्ञानी साधकों ने जप तत्त्व की साधना द्वारा साधन-राज्य में विशेष उन्निन लाभ की है। तत्पश्चात् जब साधन राज्य की अवनित के कारण जप-साधना केवल एक प्राण्डीन शब्दोचारण में पर्यवसित हो गई तब भगवान पर्तजिल देव ने अपने योगसूत्र में जप का प्रकृत स्वरूप और उद्देश्य प्रकट करने की चेष्टा की। मंत्रात्मक शब्द की अचिन्त्य शिक्त को उन्होंने अस्वीकार नहीं किया किन्तु शब्द के सहित अर्थ का—भव के सहित भाव का—जो अपूर्व समन्वय आवश्यक है इसे वे मुक्तकंठ से प्रकटकर साधना को एक सर्वोग सुन्दर वैज्ञानिक भित्ति पर स्थापित कर गये हैं। वे पुरुष-

विशेष ए पुरुषोत्तम का अस्तित्व स्वीकारकर ॐकार को उसके वाचक-रूप में निर्देश कर गये हैं। उनके मतानुसार जप उसी प्रण्व ( ॐकार ) की अर्थ-भावना है-- 'तज्जपस्तदर्थ-भावनम्'। कहना अनावश्यक है कि प्रगाव परमतत्त्व का-निर्गु ग्र-सगुग्ग, अव्यक्त-व्यक, समस्त भावों का-चोतक है। प्रण्व की अर्धमात्रा निर्गुण-भाव की एवं अ-उ-म सगुण भाव के द्योतक हैं। इसलिये प्रणव में निर्गुण-सगुण दोनों भाव निहित हैं। तत्त्वतः उपनिषदादि ग्रन्थों में प्रण्व को साधनराज्य का सर्वश्रेष्ठ रत्न माना गया है। ऋर्धमात्रा के भीतर निर्गुण, निष्कल, निरंजन तत्त्व का आभास मिलता है और अकार-उकार-मकार के भीतर जीव-जगत् के स्थूल-एदम-कारण्, त्राधिभौतिक-त्राधिदैविक-त्राध्यात्मक राज्य के, सब तत्त्व निहित पाये जाते हैं। 'तत्' जिस प्रकार आत्मप्रकाश करते हैं, जिस प्रकार जीव-जगद्ह्य में परिग्रत या विवर्तित हैं, यह -रहस्य 'तत्त्व' शब्द द्वारा श्रमिहित किया गया है—'तत् श्रनुभूयते श्रत इति तत्त्वं'। इसलिए साधनराज्य में भगवान से लेकर जीवजगत् की सर्व-शेष परिणति तक के रहस्य की हम 'तत्त्व' शब्द से निर्देश करते हैं। 'भूः, भुवः, स्वः, महः, जनः, तपः, सत्यम्' त्रादि स्तर विभिन्न तत्त्व नाम से अभिहित हैं। सांख्य के 'प्रकृतिः, प्रकृतिर्महान्, महतोऽहंकारः, अहंका-रात् पंचतन्मात्राणि,' त्रादि सब स्तर भो विभिन्न तत्त्व नाम से अभिहित हैं। ये सभी परमपद की महिमा प्रकाशित करते हैं; ये परमपद के प्रकाशक, परमपद की मूर्ति, परमपद के विभिन्न स्तर हैं; ये परमपद का अर्थ कहलाने के योग्य हैं।

जप के विषय का नाम 'मंत्र' है, जिसके मनन द्वारा संसारसागर से उद्धार होता है। मंत्र के बार-बार उच्चारण को साधारणत: 'जप' कहते हैं। इसलिए जप मंत्र का पुनः पुनः उच्चारण है। यह उच्चारण एक प्राणहीन यंत्रवत् उच्चारणमात्र नहीं है। उच्चारण इस प्रकार होना चाहिए जिसके फलस्वरूप सब तत्त्व भगवद्भाव से परिभावित होकर, भगवत्-शिक्त-युक्त होकर, भगवत्काय साधन में नियुक्त हो सकें।
भगवान पतंजिलदेव ने इसी जप को मंत्र की 'भावना' नाम से निर्देश किया
है। किसी द्रव्य को किसी रस में बार-बार डूबो रखने को, उस द्रव्य को
रसमय करने को, 'भावना देना' कहते हैं। मंत्रार्थ की भावना द्वारा
साधक कमशः मंत्रमय हो जाता है। इन तच्चों की एवं तच्चातीत परम
तच्च की भावना अर्थात् अनुचिन्तन ही जप शब्द का शकृत अर्थ है।
इसिलए सब तच्चों की चिन्ता करते-करते परम तच्च में जा पहुँचना एवं
उस परम तच्च से—अवरोहणक्रमानुसार—सब तच्चों की अनुभूति लाभ
करना, सब तच्चों को परम तच्च के भाव से परिभावित करना—शिक्यक
करना—परम तच्च की इच्छा पूरण करने में नियुक्त करना, जप तच्च का
सख्य उद्देश्य है।

प्राचीन ऋषिगण परमात्मा से लेकर सृष्टि के निम्नस्तर तक सब स्तरों को वर्णना कर गये हैं। स्तरों के विभाग के सम्बन्ध में मतभेद होते हुए भी, स्वरूप और उद्देश्य के सम्बन्ध में कोई मतभेद नहीं देखा जाता। इन स्तरों को साधारणतः तीन भाग में अथवा कहीं-कहीं सात भाग में विभक्त किया गया है।

परम कारुणिक ऋषिगण जीव के हित के लिए आविष्कार कर गये हैं कि जो ब्रह्मां में हैं वेही अंड में हैं, प्रत्येक जीव देह में हैं, यहाँ तक कि प्रत्येक परमाणु में हैं—what is true of the whole universe is also true of every atom of the universe. तत्परचात् वहुत गवेषणा, धारणा, ध्यान और समाधि की सहायता से ऋषिगण मनुष्यदेह की मेरुदंडस्थ सुषुम्ना में इन स्तरों का स्थान मी निर्देश कर गये हैं तथा दिखा गये हैं कि एक-एक स्थान में चित्त स्थिर करने से साधनराज्य के उस स्तर का रहस्य स्वतः आत्मप्रकाश करता है। षट्चक की वर्णना से हम दार्शनिक स्तरों के, ज्ञानभूमि के विभिन्न स्तरों के एवं साधनराज्य से विभिन्न स्तरों के रहस्य सुन्दरस्थ से अनुभव करने का सुयोग पाते हैं।

साघराज्य में प्रवेश करने के लिये हमें स्रोतापन्न होकर नादानुसंधान की तरफ़ विशेष दृष्टि रखनी होगी। भगवान के सृष्टिरहस्य में उनकी कृपा का एक विशेष निदर्शन हमें जीवदेह के विभिन्न तत्त्वों के संस्थान के भीतर मिलता है जो उन्होंने साधनराज्य के अवलम्बनीय सब तत्त्व श्रेणीबद्ध करके जीवदेह के पीछे की तरफ़ स्थापित कर दिये हैं।

"परांचि खानि व्यतृगात् स्वयम्भूः तस्मात् परान् पश्यति नान्तरात्मन्। कश्चित् धीरः प्रत्यगात्मानम् ऐच्चद् ग्रावृत्तचत्तुर् त्र्यमृतत्त्वम् इच्छन् ॥" ऋषियों के इस श्लोक में साधनराज्य का एक गूढ़ रहस्य निहित है। हमारी इन्द्रियाँ सामने की तरफ़ हैं, विषय भी सम्युख वर्तमान हैं; इसीलिये हमारा मन इन्द्रियों की सहायता से विषय प्रहण कर इतना उन्मत्त हो गया है । सामने की तरफ़ कौरव दल है, पीछे की तरफ़ पंच-पांडवों की स्थिति है। सामने के प्रवृत्ति पत्त और पांछे के निवृत्ति पत्त में, देहरूप क्रेंचेत्र में, एक भीषण संग्राम चल रहा है। इस संग्राम में विजय प्राप्त करने के लिये ऋषियों ने हमको त्रावृत्तचत्तु होने का त्र्यात् अपनी इन्द्रियों को मन की सहायता से पीछे की तरफ़ मोड़ देने का उपदेश किया है। पीछे की श्रोर एक चिन्ह रखकर उसके तरफ़ मन स्थिर करने की एक प्रणाली निर्देश कर गये हैं। इस साधना की प्रणाली अभिज्ञ साधक से सील लेना होगा । इसके बाद मेरुदंड के सर्वनिम्नस्तर मुलाधार में मन स्थिर कर भीतर क्या हो रहां है देखते रहने से दैववशात् कभी एक स्रोत ( एक प्राण की गति ) अनुभव में आती है। यह स्रोत मूलाधार से सहस्रार की तरफ़ श्रौर फिर सहस्रार से मूलाधार की तरफ़ यातायात करता मालूम पड़ता है । इस स्रोत में मन स्थिर हो जाने से क्रमशः भीतर से एक नाद सुनाई देता है एवं एक ज्योति का दर्शन भी होने लगता है। सद्गुर इस नाद की ताल में हमारा निर्दिष्ट जपकार्य सुसम्पन्न करने का उप देश देते हैं।

यहाँ तक हमें प्रण्य के अर्थ का कुछ आभास मिला। अब यह

समभने की चेष्टा करें कि उसकी भावना किस प्रकार साधित होती है। प्रत्येक मंत्र में तीन तत्त्व देखने से त्राते हैं -(१) व्याहृति, (२) बीज, (३) देवता । न्याहृति के भीतर है भगवान के त्राकर्षण की उपलब्धि— जिसके द्वारा श्रीभगवान अपने प्रियतम स्वरूपविस्मृत जीव को समस्त दुःख-कष्ट से मुक्तकर, त्रापनी त्रोर त्राकर्षितकर, त्रापने स्वधाम में ले जाने के लिए व्यस्त हैं। इस प्रसंग में श्रीकृष्ण की वंशी विन का रहस्य चिन्त-नीय है जिससे वे अपने भक्तों को अपने निकट आकर्षित करते थे। वीजतत्त्व में इस साधक का प्रकृत स्वरूप, उसका श्रीभगवान से सम्बन्ध एवं उस सम्बन्ध को उपलब्धकर उसे सार्थक करने का उपाय लाभ करते हैं। देवता तत्त्व में है वह साधन रहस्य जिसके द्वारा साधक भगवत्-शक्ति को श्रपने भीतर के सब तत्त्वों में लेजाकर, सब तत्त्वों को शक्तियुक्तकर, स्वयं इष्टमय होकर, अपने जीवन में भगवदिच्छा को पूर्णतः सफल करता है। प्रत्येक मंत्र में है भगवद्धाम में जाने की प्रणाली, भगवद्दर्शन एवं स्वरूपोपलिब्ध ग्रर्थात् भगवान ने किस उद्देश्य से जीवको सृष्ट किया है, कौन सा बीज उसमें निहित है और यह जानकर उस बीज को एक पूर्ण परिग्रत फलफूल से सुशोभित वृत्त में परिग्रत करना । जप तत्त्व के साथ 'यंत्र-तंत्र-मंत्र रहस्य' एवं 'ऋषि-छन्द-देवता-विनियोग तत्त्व' विशेषतः चिन्तनीय हैं।

देवता बीज की पूर्ण परिण्त अवस्था है। भगवान की कौन सी शिक्त किस प्रकार जीव के भीतर पूर्ण परिण्त अवस्था लाभकर साधक को देवमय कर सकती है इसका सब रहस्य देवता तत्त्व के भीतर निहित है। देवता साधक की पूर्ण परिण्त अवस्था है। उस देवता का एक प्रतीक सामने रख उसमें तन्मयता लाभ कर सकने से साधक के बीजगत भाव का, पूर्ण परिण्त फलफूल से सुशोभित वृत्त्तस्प में परिण्त होने का, पथ सुगम हो जाता है। देवता का चिन्तन बीज की परिण्ति लाम करने का केवल निमित्त कारण होने पर भी आवरण भेद करके प्रकृत परिण्ति में सहायक होता है। मंत्र की भावना द्वारा श्रपने प्रत्येक तत्त्व को तन्मयकर जब श्रपना समस्त जीवन मंत्रमय हो जाय तभी कहा जा सकता है कि मंत्र-जप किया। इसलिये प्रत्येक मंत्र में विद्यमान हैं भगवत्तत्त्व, जीवतत्त्व, स्वह्म विस्मृत जीव को भगवत्-प्राप्ति के उपाय एवं भगवत्-प्राप्ति के फलस्वह्म भगवन्नय हो जाने का रहस्य।

ऊर्ध्वस्रोत के साथ व्याहृति उचारणकर भगवत्-सन्निधान सहस्रार में गमन, वीज तत्त्व की अनुभूति द्वारा जीव और शिव का स्वरूप तथा सम्बन्ध-उपलब्धि श्रीर देवता तत्त्व द्वारा श्रवतरण क्रमानुसार सव तत्त्वों को भगवत्-कार्य साधन में नियुक्त करना ही जप का प्रधान कार्य है। व्याहृति अवलम्बन से भगवान के निकट जाने का कौशल, बीजतत्त्व से अपनी सृष्टि का उद्देश्य और स्वरूपतत्त्व एवं देवता तत्त्व से उस बीज को ऋपने जीवन में सफल कर किसप्रकार भगवदिच्छा पूरण करने की योग्यता लाभ की जा सकती है इसका कौशल हम जान सकते हैं। व्याहृति उचा-रण द्वारा मानो हम गंगा के निकट जाते हैं, बीज उचारण द्वारा मानो हमारी स्न.निक्रया साधित होती है श्रीर देवतातत्त्व उचारण द्वारा मानो हम समस्त रास्ते को गंगाजल से ऋभिषिक व पवित्र कर देते हैं। भगवान स्वरूपतः जो हैं एवं जिस प्रकार ये परिसात अथवा विवर्तित होकर जीव-जगत् रूप में अनुभूत हुए हैं, इन दोनों तत्त्वों का चिन्तन करते-करते जीव का अन्तः करण शुद्ध होकर भगवद्भाव से परिभावित हो जाता है। फलतः जीव ऋौर शिव के भीतर का पार्थक्य धीरे-धीरे कम होकर जीव क्रमशः शिवमय हो जाता है। जीव का यह शिवमय हो जाना ही जप का प्रधान उद्देश्य है।

मंत्र जप के भीतर एक ऐसे तत्त्व का आस्वाद मिलता है जिसके बार-बार मनन, चिन्तन व उचारण द्वारा हम संसार-सागर से उत्तीर्ण हो जाते हैं। अर्थात् स्वधाम की, स्व-स्वह्म की, विस्मृत-स्वह्म की उपलब्धि लाम कर स्वह्म-प्रतिष्ठ होकर हम भगवान में तन्मय हो जाते हैं। शास्त्र में विभिन्न अधिकारियों के लिए विभिन्न मंत्र की व्यवस्था होने पर भी सब मंत्रों का उद्देश्य एक ही है। इसलिए एक मंत्र की साधन-प्रणाली समम्म लेने से प्रायः सभी मंत्रों की साधन-प्रशाली उपलब्ध करना सहज हो जाता है। कहना अनावश्यक है कि मंत्र जप के साथ प्राशायाम, षटचक मेद, पंचकोशविवेक, प्रभृति साधन-प्रशालियों का विशेष सम्बंध है।

प्रायः प्रत्येक तांत्रिक मंत्र में भी हमको एक ॐकार, एक वीज तथा एक देवता का उल्लेख मिलता है। प्रण्व के 'श्रकार' उच्चारण के साथ मन को मूलाधार से नाभिचक में, 'उकार' उच्चारण के साथ मन को नाभिचक में श्रनाहतचक्र में एवं मकार उच्चारण के साथ श्रनाहत चक्रसे श्राचाचक्र में ले जाने की व्यवस्था देखी जाती है। ॐकार उच्चारणकर चित्त को मूलाधार से सहसार में भगवत् समीप ले जाकर वहाँ भगवान से तन्मयता लाभ करना होता है; बीज उच्चारणकर श्रपने भीतर कौन शिक निहित है, क्या कार्य करने के लिए भगवान ने मुक्ते सुष्ट किया है यह तत्त्व उपलब्ध करना होता है श्रीर इसके बाद देवता का नामोल्लेखकर चित्त को धीरे-धीरे नीचे की तरफ लाते समय प्रत्येक चक्रको—प्रत्येक तत्त्व को—इष्टज्योति तथा इष्टशिक से परिपूरित मानकर श्रपने को ज्योतिर्मय रूपमें चिन्तन करना होता है—'श्रात्मानं तेजोमयं विभावयेत'।

वैदिक युग का प्रधान मंत्र गायकी था। 'भूमे वः स्वः' ग्रादि उसकी व्याहति थी। 'ॐ भूमें वः स्वः' ग्रादि ग्रंश उचारणकर चित्त को मूलाधार से सहसार में ले जाना होता था। 'स्व' शब्द का विश्लेषण करने से हमें उसके भीतर 'महः', 'जनः', 'तपः' एवं 'सत्यम्' के रहस्यों को ग्रास्वाद करने का सुयोग मिलता है। इसीलिए सत-व्याहृति को ग्रनेक स्थलों में ति-व्याहृतिरूप में वर्णन किया गया है। सहसार में जाकर 'तत्सवितुर्वरेण्यं मर्गो देवस्य धीमहि' उचारणकर ब्रह्मज्योति का ध्यानकर उसमें तन्मयता लाभ करना होता था। तत्पश्चात् 'धियो यो नः प्रचोदयात्' उचारणकर ग्रापनी ज्ञानेन्द्रियों ग्रोर कर्मेन्द्रियों को ब्रह्मज्योति से परिपूर्ण एवं ब्रह्मभाव से परिभावित मानकर ग्रापने को ब्रह्ममय चिन्तन करना होता था।

जप का प्रथम कार्य है भगवान के समीप जाना ( जैसे वैष्णवों का अभिसारतत्त्व ), द्वितीय कार्य है भगवान से तन्मयता लाभ करना ( जैसे

वैष्णावों का मिलनतत्त्व ) एवं तृतीय कार्य है भगवत्-शक्ति व भगवद्भाव द्वारा, ऊपर से नीचे त्याते समय, देह के प्रत्येक तत्त्व को भगवद्भाव से परिभावित कर भगवन्मय हो जाना ( जैसे वैष्णावों का रसोद्गार तत्त्व )।

जप के द्वारा इष्ट तत्त्व को अपने भीतर के प्रत्येक तत्त्व में आस्वाद कर इष्टमय हो जाने का सुयोग मिलता है। 'तुम्हारा स्वर्गराज्य मर्त्यलोक में आविर्भूत हो, मर्त्यधाम स्वर्ग धाम में पिरिशात हो जाय, मेरे द्वारा तुम्हारी इच्छा पूर्ण सफलता लाभ करे'—जप के भीतर इस तत्त्व का एक सुन्दर आभास मिलता है। वैष्णवों के 'हरे कृष्ण', 'हरे राम', इत्यादि नामजप में भी यही चढ़ने-उतरने की प्रणाली देखने में आती है। इसी नामजप के फलस्वरूप साधक कृष्णामय हो जाते हैं। कोई-कोई वैष्णव आज्ञाचक और सहस्रार के बीच में ह्लादिनी चक्र का अवस्थान मानकर मेर्दंड को आठ भागों में विभक्त करते हैं। 'हरे' व्याद्वित का, 'कृष्ण' बीज तत्त्व का एवं 'राम' देवता तत्त्व का द्योतक है।

"जप त्रिविध है—वाचिक, उपांशु और मानसिक। वाचिक का अर्थ है मुख से वाक्य उचारण करना। वाचिक अथवा बाह्य जप वायु से सम्बन्धित है। इस जप में श्वास-प्रश्वास स्वामाविकल्प में चलती रहती है और बाहरी उचारण बाह्य वायु की सहायता से होता है। बाह्य अथवा बेखरी जप में शब्द और अर्थ के बीच एक पार्थक्य रह जाता है। उपांशु जप में श्वास अनेकांश चीण हो जाती है और बाह्य वायु का सम्बन्ध अनेकांश छिन्न हो जाता है। उस समय जप सुषुम्ना पथ में चलने लगता है और जैसे अपने आप ही होने लगता है। वाचिक एवं उपांशु अप अनेकांश वैखरी में साधित होते हैं किन्तु उपांशु जप में कुछ मध्यमा की क्रिया भी लित्ति होती है। मानस जप में बाह्य वायु के सहित सम्बन्ध विलक्ष नहीं रह जाता। यह जप चिन्ता-चेष्टा-विवर्जितल्प में भीतर हो भीतर होता रहता है। तब शब्द एवं अर्थ का सम्मश्रण अनुभूत होता है और स्थोति का दर्शन भी होता है। जप जब मध्यमा त्यागकर पश्यन्ती

में प्रवेश करता है तब शब्द और अर्थ एक सत्ता में परिणत हो जाते हैं। उस समय चैतन्य का स्फुरण अर्थात् आत्मसाचात्कार अथवा इष्ट-दर्शन होता है। यह दर्शन लाभकर साधक कृतार्थ हो जाता है। इसके परे भी एक अव्यक्त परावस्था है जहाँ पूर्णाहन्ता अवस्था प्राप्त कर साधक अद्वैत आत्मतत्त्व में स्थिति लाभ करता है।"

जप दो प्रकार से निष्पन्न होता है—(१) कृत्रिमरूप से अर्थात् प्रयत्नपूर्वक (२) स्वाभाविकरूप से अर्थात् प्रयत्न-निर्पेत्त् । पहले कूटस्थ में मन
स्थिर कर प्रकृति का खेल देखना होता है । प्राग्णवायु की ओर लद्य
स्थिर होने से ही सुप्त मन जागरित हो जाता है । प्राग्णिकया तब धीरे-धीरे
कृत्रिमता परित्यागकर स्वाभाविक अवस्था में जाने की चेष्टा करती है ।
इसिलिये कोई कोई अमध्य में मन स्थिरकर गंभीर श्वास के साथ नाम
स्मर्ग्ण करने का एवं श्वास के चढ़ावं-उतार की संगति में जप करने का
उपदेश देते हैं । जपतत्त्व में तीन विषयों की तरफ विशेष दृष्टि रखने का
उपदेश दिया जाता है ।

(१) नादानुसंघान—- ग्रपने भीतर के स्वभाव के स्रोत में ग्रपने को बहाकर, समस्त विकृतभाव दूरकर, स्वभाव में स्थिति लाभ करना।

(२) कूटस्थ में स्थिति लाभ—नाद की संगति में चलते-चलते अनेकांश नादभावापन्न हो जाने पर नाद के साथ जाकर कूटस्थ में ( आजाचक में ) स्थिति लाभ करना और नाद की लीला अर्थात् शक्ति का खेल देखना।

(३) प्राण् की किया के संग मन का मिलन साधन करना अर्थात् नाद की संगति में मननशक्ति को चालितकर मन और प्राण् के बीच एकता स्थापन करना। तभी हम अनुभव कर सकेंगे कि मन और प्राण् दोनों मिलकर समान भाव से भव और भाव के बीच में पूर्ण एकता स्थापन करने में नियुक्त हैं।

जब वायु क्रमशः सुद्म होकर सुषुम्ना में प्रवेश करना त्रारम्भ करती है तो शुद्ध दृष्टि खुल जाती है। तब यह त्रानुभूति लाभ होती है कि प्रकृति के समस्त किया-व्यापार में भी पुरुषचैतन्य किस प्रकार गुणातीत शान्त भाव में अवस्थित हैं। इसके परिणामस्वरूप नित्य-नैमित्तिक किया के भीतर स्थितिरूप निष्क्रिय आत्मसत्ता स्फुरित होती है और लीलातीत में नित्यलीला का दर्शन होता है। उस समय रेचक और पूरक चलते हुए भी कुम्भक का अभाव नहीं होता। आत्मस्वरूप में ही सर्वभूत का दर्शन लाभ होता है और नित्य स्वाभाविक जप का संधान मिलता है।

शक्तितत्त्व शब्दमय, ज्ञानमय, भावमय और क्रियामय है। साधक का प्रथम कार्य है कूटस्थ में स्थिति लाभकर स्वयं द्रष्टा होकर प्रकृति का खेल देखते रहना । इसके फलस्वरूप प्राण को क्रिया अमृत प्रवाह में परिणत हो जाती है। साधक स्वयं जप नहीं करता वरन उसके भीतर जपक्रिया साधित हो रही है-इस तत्त्व की उपलब्धि का नाम अजपाजप है। हमारे भीतर बैठे भगवान स्वयं जप कर रहे हैं। वे किस प्रकार हमारे भीतर अपनी शक्ति की सहायता से आतमप्रकाश कर रहे हैं—इस उपल्जिय द्वारा ग्रापने भीतर का विरुद्ध कृतिम स्रोत दूरकर ग्रापने को प्रकृति के स्रोत में बहा देना, अपने को स्रोतमय कर देना, उनके सहित अपनी एकता सम्पादन करना श्रीर क्रमशः श्रपनी पृथक् सत्ता को भूलकर श्रपने भीतर तथा जगत् में सर्वत्र एकमात्र उन्हीं की सत्ता (Divine Presence) अनुभव करना - यही जप का प्रकृत उद्देश्य है। जप है माँ के संग, माँ की संगति में, दृत्य करना; जिस संगति में माँ की सृष्टि-स्थिति-लय क्रिया साधित हो रही है उस संगति में अपनी गति मिलाकर अपना सव विकृत भाव दूर करना — संचेपतः माँ की संगल्यनुसार अपना जीवन गठन करना श्रर्थात् माँ का श्रनुवर्त्तन करना श्रथवा स्वभाव में, प्रकृत स्वरूप में, प्रत्यावर्त्तन करना । पुरुष के (शिव के) वत्तःस्थल में परा पश्य-न्ती, मध्यमा और वैखरी रूपों में जो माँ की आविर्माव और तिरोभाव लीला हो रही है उसके भीतरका स्वाभाविक स्रोत धारणकर उसमें तन्मयता लाभ करने की चेष्टा करनी होती है। प्रत्येक श्वास-प्रश्वास में माँ जो प्राग्यरूप में क्रिया कर रही हैं उसको समभ्रतने की चेष्टा करनी होती है। प्रण्वयुक्त माँ का नाम श्वास के साथ मिलाकर जप करना होता है क्योंकि श्वास-प्रश्वास माँ का ही प्रकाश होने के कारण इसके साथ मातृस्पर्श लाभ करना आव-श्यक है। यह जप स्वतः हमारे भीतर अज्ञातल्प में हो रहा है। इसकी जानकर, समभकर और देखकर इसकी संगति में चालित होना ही अजपाजप है। जप कर रही हैं माँ स्वयं ही, हमारे करने न करने अथवा समभने न समभने पर यह निर्भर नहीं करता। अहोरात्र में २१६०० बार श्वास-प्रश्वास के साथ हंस मंत्रका जप स्वतः ही हो रहा है। इसी के कारण तो हमारी अहता है, इसी ने हमें जीवित रखा है। पालनशक्ति का यह सर्वश्रेष्ठ कार्य है—यह पालनकर्ता विष्णु के उद्देश्य से निरन्तर अर्पित हो रहा है। अनाहत चक्र में जाकर वृत्तिनिरोधपूर्वक नाद के साथ यह जप प्रत्यच्च अनुभव किया जा सकता है।

संगुर्ण भाव में माँ की लीला एवं निर्गुर्ण भाव में माँ का विश्राम तत्त्व आस्वाद करना ही जप का उद्देश्य है। शिव के वन्न:स्थल से शिक के उत्थान के समय (सगुर्ण भाव में) राजयोग का एवं पतन के समय (निर्गुर्ण भाव में) लययोग का चिन्तन साधक को करना होता है। किन्तु प्रकृत तत्त्व दोनों के अतीत है। गित में विश्राम, श्वास-प्रश्वास में कुम्भक किया के द्वारा निष्क्रिय भाव में स्थिति, की चेष्टा ही जप का उद्देश्य है।

श्रजपाजप के लिए प्राणायाम की सहायता से श्वास को श्रधीन कर मन को स्थिर करना होता है। कबीर साहब प्रत्येक श्वास की गति के साथ नाम जप करने का श्रर्थात् श्वास के स्रोत में स्नान करने का उपदेश करते थे।

नाद और बिन्दुतत्त्व के सहित जप-साधना का धनिष्ट सम्बन्ध है। 'बिन्दु' निर्गु'ण शिव अथवा पुरुष तत्त्व है; 'नाद' सगुण शिक अथवा प्रकृति तत्त्व है। निर्गु ण शान्त शिव के बच्चः स्थल से सगुण शिक का उत्थान-पतन रहस्य ही बिन्दु-नाद का रहस्य है। शिक्त का उत्थान और पतन, सृष्टि और लय किया एवं जीवदेह के श्वास-प्रश्वास एक ही संगति

में चलते हैं। जप-साधना द्वारा साधक अपने देह की इस संगति को धारण कर भगवान का सृष्टि और लयतत्त्व समक्त सकता है।

नाद दो बिन्दुन्नों का योजक है। ऊर्ध्व बिन्दु सहसार में त्रीर त्राधी-विन्दु मूलाधार में त्रावस्थित है। इसलिए नाद मूलाधार से सहसार तक विस्तृत है। सहसार त्रीर मूलाधार सुख्य बिंदु हैं। मध्यवर्ती त्राज्ञाचक, विशुद्धाख्य, त्रानाहत, मिण्पुर एवं स्वाधिष्ठान गौण बिन्दु हैं। इन सब गौण बिन्दुन्नों का परस्पर योग-साधन नाद के द्वारा ही सम्पन्न होता है। सहसार गुणातीत सिद्धावस्था है। इसलिए साधक को त्राज्ञा बिन्दु को ही सुख्य बिन्दु मानकर प्रहण करना होता है। फिर प्रत्येक चक्र में परिधि से केन्द्र तक नाद विस्तृत है। इस नाद में मूलाधार से सहसार तक के विस्तृत नाद के सब तत्त्व सूद्धमरूप में विद्यमान हैं। इसलिए किसी भी चक्र में इष्टमंत्र जप करने से सिद्धि लाभ हो सकती है।

साधारण जीव की स्थित मूलाधार के भी बाहर है। वस्तुतः उसकी कोई स्थिति ही नहीं । वह निरंतर इड़ा-पिंगला के पथ में अर्थात् कालमार्ग में संचरण कर रहा है। किन्तु अध्यात्म राज्य में प्रविष्ठ होने के समय सर्वप्रथम मूलाधार को ही आश्रय करना होता है। क्योंकि सुषुम्ना मार्ग की प्रथम विश्रामभूमि मूलाधार है। इसलिए नादा-नुसंधान मूलाधार से आरम्भ करने की व्यवस्था देखी जाती है। साधक उन्नति लाभ के फलस्वरूप जिस बिन्दु में (जिस घाट में) स्थिति लाभ करता है परवर्ती यात्रा उसी स्थान से आरम्भ होती है। जितनी दूर तक नाद के संग मन जाय पहले वहीं तक नाद की सीमा माननी चाहिए। नाद कमशः स्वीण होकर जब तक बिन्दु में प्रत्याहृत न हो तब तक शक्ति का संधान नहीं मिलता। प्रत्येक तत्त्व में इष्ट मंत्र जय करने के समय यह तत्त्व अनुभव किया जाता है। चक्रस्थ नाद केन्द्रीभूत होकर जब तक वित्रस्थ बिन्दु में लीन न हो जाय तब तक उस बिन्दुस्थ शिक का संधान नहीं मिलता एवं उस चक्र को भेद भी नहीं किया जा सकता। नादमय

मंत्र ही जायत मंत्र है। जप का मंत्र नादात्मक है। ब्रह्म का द्विविध प्रकाश साधक की धारणा के उपयोगी है—एक शब्द और दूसरा ज्योति। नाद से इष्ट मंत्र का स्फुरण होता है एवं ज्योति से इष्ट मृति का आवि-भाव होता है। श्वास-प्रश्वास नाद का बाह्य आकार व प्रकाश हैं। वाहर धारण करके भीतर जाना होता है। इसलिए श्वास-प्रश्वास की गित शोधनकर और उसकी विकृति दूरकर उसको सफल कर सकने से श्वास-प्रश्वास नाद के सहित मिल जाते हैं अर्थात् तब श्वास-प्रश्वास अन्तर्भ ख होकर नाद में परिणित लाभ करते हैं। तब उस नाद की संगिति में प्राणायाम के सहित इप्यन्तेचारण करते रहने से मंत्र क्रमशः नादमय हो जाता है। यही जप का उद्देश्य है—इसी का नाम है कुंडलिनी की वक्रगित दूर होना अथवा जागरण।

प्रवास-प्रश्वास प्राणवायु की किया होने के कारण प्राणवायु के बाह्य प्रकाश हैं। प्राण के साथ मन का घनिष्ठ सम्बन्ध है—दोनों एक साथ रहना ख्रीर काम करना पसंद करते हैं। वायु की वक्रगति ख्रर्थात् प्राण की चंच- लता के कारण मन चंचल होता है। फिर मन की चंचलता के कारण वासना का उद्भव ख्रीर वायु की गति वक्र होती है। मन जितना हित- शून्य होगा प्राण उसी परिमाण में सुषुम्ना मार्ग में प्रवेश करेगा। मंत्र भी तव नादमय होकर चेतन हो उठेगा। प्राणवायु की क्रिया शानत हो जाने से मन चिन्ताशून्य होकर ख्रपने स्वरूप में प्रतिष्ठा लाभ करता है। प्राणवायु का नाद के ख्राकार में परिणत होकर क्रमशः विन्दु में स्थिति लाभ करने से मंत्रसिद्धि होती है। वायु के गतिहीन शून्य प्रदेश में ख्रयात् हृदयाकाश ख्रयवा ख्रनाहत चक्र में मन को ले जाने से मन शान्त भाव धारण करता है। तब उसके भीतर की ख्रात्मस्मृति जाग उठती है। मन ख्रपने प्रियतम ख्रात्मा का संग न मिलने के कारण बाहर घूमता फिरता था। किन्तु हृदय में ख्रात्मा का संगन एकबार पा जाने से इसी स्थान में शान्त एवं समाहित होकर ख्रानन्दसागर में निमग्न रहता है।

इसीलिए हृदय में ही ईश्वर के चिन्तन की व्यवस्था शास्त्र में पाई जाती है। हठयोगी प्राण को अवलम्बन कर प्राण की सहायता से चित्त स्थिर करने को चेष्टा करते हैं। राजयोगी मन के तत्त्व से अवगत होकर, मन को स्थिरकर और प्राण को संयमित कर, भगवत्त्रिय-कार्य साधन में नियुक्त रहते हैं।

जप के विषय में अनुसंधान करते समय मुफे अनेक सम्प्रदायों के साधकों का संग मिलने का सुयोग हुआ था एवं नाना प्रकार की जपभणा-लीयों का विवेचन सुन में विस्मित हो गया था। परन्तु यह पता लगा कि सभी सम्प्रदायों के साधकों ने अपनी अपनी निर्दिष्ट प्रणाली द्वारा जप करके विशेष उपकार लाभ किया है। जप के सम्बन्ध में जो जो रहस्य अनुभव में आये उनका कुछ सामान्य आभास यहाँ दिया जाता है।

- (१) किन्हीं सम्प्रदायों में देखा कि वे केवल ॐकार मंत्र अवलम्बन कर जप करते हैं। वे सहस्रार के ऊर्ध्वदेश (गुणातीत प्रदेश) से जप आरम्भ कर सृष्टि-तत्त्व में प्रवेश करते समय 'अ'कार, उससे नीचे स्थिति तत्त्व में 'उ'-कार एवं पुन: ऊपर उठते समय लयतत्त्व में 'म'-कार उचा-रण कर फिर अव्यक्त धाम में पहुँचने की चेष्टा करते हैं। ह्यान्तह्म से ये लोग जल और तरंग का उल्लेख करते हैं। शान्त जल से तरंग की उत्यत्ति होती है, अल्प समय के लिए तरंग में स्थिति रहती है और पुन: तरंग शान्त जल में लीन हो जाती है। सृष्टि अकारभाव अर्थात् विष्णु भाव की द्योतक है।
- (२) गुरु साधक को भूमि निर्देश कर देते हैं। इनमें भी दो दल देखने में आये। एक दल जप के समय अपने निर्दिष्ट चक्र से सहस्रार तक यातायात करते हैं। दूसरे उस निर्दिष्ट भूमि के केन्द्र से परिधि तक याता-यात अवलम्बनकर जप करते हैं और क्रमशः परिधि छोटी होकर केन्द्र में लीन हो जाती है। तब साधक ऊपर के चक्र में आरोहण कर वहाँ की भूमि लाम करता है। इन साधकों के मतानुसार मूलाधार से सहस्रार तक का

सुषुम्ना मार्ग सब चक्रों में वर्तमान है । ये केवल मंत्र का भाव त्र्रवलम्बन कर चक्र के केन्द्र से परिधि तक जप के साथ यातायात करते रहते हैं ।

(३) कोइ कोई साधक मूलाधार से चढ़ने-उतरने के साथ साथ जप का कार्य साधन करने की चेष्टा करते हैं। इनका कहना है कि साधा-रण जीव का भन निम्नस्तर मूलाधार में पड़ा रहता है। जो जहाँ स्रव-स्थित है उसे वहीं से आगे बढ़ना होगा । इसलिये प्रथमावस्था में जप का कार्य मूलावार से प्राणस्रोत की गति की अवलम्बन कर आरम्भ करना चाहिए, धीरे धीरे बढ़ते हुए सहसार तक पहुंचने की चेष्टा करनी चाहिए श्रीर वहाँ से फिर मूलाधार को लौटना चाहिए । ये ही साधक उन्नतावस्था में त्राज्ञाचक के भी ऊपर की भूमि लाभकर वहाँ से प्रथमवार मूलाधार में नीचे आकर सहसार में लौट जाने की चेष्टा करते हैं। इनकी गति प्रथम बार ऊपर ( भगवद् धाम ) से मूलाधार की तरफ़ होती है, तत्पश्चात् आरोहणक्रमानुसार पुनः मूलाधार से सहस्रार की तरफ । इनको स्थिति-विश्राम सहस्रार में जाकर लाभ होता है। इनमें कोई कोई कहते हैं कि 'मरा मरा' जप करके 'राम' में पर्यवसित होना पड़ेगा । 'रा'-कारेख बहिर्याति, 'म'-कारेण विशेत् पुनः। 'रा' उच्चारण कर परिधि की स्रोर, म्लाधार की ग्रोर एवं 'म' उच्चारण कर केन्द्र की ग्रोर, सहसार की त्रोर, जाने की चेष्टा करनी होगी।

(४) कोई कोई साधना की विभिन्न अवस्थाओं में विभिन्न मन जप करने का उपदेश करते हैं और कोई कोई साधना की विभिन्न अवस्थाओं में एक ही मंत्र का रहस्य आस्वाद करने के लिए कहते हैं। इनमें प्रथम दल के साधक प्रथमावस्था में शुद्धि लाभ के लिए शक्तिमन्त्र का जप करते हैं, शक्ति की सहायता की पार्थना करते हैं। तत्पश्चात् एकत्वानुभूतिमूलक अद्भैत मन्त्र का और अन्त में एक से ही बहुत्व-मूलक मन्त्रविशेष का जप करते हैं। कोई-कोई साधक भिन्न-भिन्न अवस्था में एक ही मन्त्र का विभिन्न भाव अवलम्बन कर जप करने का उपदेश करते हैं। जैसे 'तत्त्वमिंस' मन्त्र के साधकों में प्रथमतः जप के समय 'मैं उनका हूँ और किसी का नहीं, मैं केवल उन्हीं को देखूंगा, उन्हीं का चिन्तन करूँगा, उन्हीं का कार्य करूंगा'—यह भाव अवलम्बन करते-करते 'मेरा' अर्थात् 'त्वं' भाव कमशः कम हो जाता है और 'तत्' भाव प्राधान्य लाभ करता है। अन्तमें 'त्वं' भाव शोधित होकर मानो 'तत्' में पर्यवितित हो जाता है। कहा जाता है कि श्रीगौरांगदेव इसी प्रकार के भावद्वारा, 'तत्त्वमिंत' जप के फलस्वरूप, कमशः राधाभाव में विभोर हो गये थे और उस राधारूप आधार के द्वारा कृष्ण का अनुप्रवेश उपलब्ध करते-करते कृष्णमय हो जाते थे जिसके परिणामस्वरूप रामानन्द ने गौरांगदेव के भीतर राधाभावद्युति—सुवितत कृष्णरूप दर्शन किया था।

(५) कोई-कोई अपनी इष्ट मूर्ति सामने रखकर व्याहृति की सहायता से इष्ट मूर्ति को अपने भीतर आनयन करते हैं, बीज उच्चारण कर उसमें तन्मयता लाभ कर अपने जीवन का लच्य निर्णय करते हैं, तत्मश्चात् देवतातत्त्व उच्चारण कर अपने सब तत्त्वों में इष्ट के सब तत्त्व उपलब्ध कर इष्टमय हो जाने की चेष्टा करते हैं। साधन-राज्य का-विशेषतः जपतत्त्व का-अनुसन्धान करने में अनेक प्रकार के रहस्य उद्घाटित होते हैं। जपतत्त्व के सम्बन्ध में प्रायः सर्वत्र कुछ न कुछ नवीन अनुभव में आता है।

नामजप के सम्बन्ध में बहुत चर्चा सुनी जाती है। शास्त्र कहते हैं कि नामजप के द्वारा जगत् सृष्ट है—'नामलपाम्यां व्याकृतं जगत्'। इसमें स्मके अन्तर्गत है अन्नमय कोश एवं नाम के अन्तर्गत हैं प्राणमय, मनोमय, विज्ञानमय और आनन्दमय कोश। इनके ऊपर नामी है। रूप के (आनन्दमय कोश के) जगत् से आरम्भकरके प्राणमय कोशादि चारों कोश मेद कर नामी के निकट जाना होगा। तत्पश्चात् नामी के निकट से अवतरण करते समय नामी के आनन्द, नामी के रस आरो नामी की शिक्त दारा सब कोशों को अभिषिक्त कर स्पजगत् में उतरना

होगा। तभी नाम-रूप कार्य साधित होगा। यथार्थ वैज्ञानिक प्रणाली द्वारा नामजप साधित हो जाने से वास्तव में देह के सब तत्त्व अमृत से अभिषिक्त हो जाते हैं।

## यज्ञ

कर्म से जगत् का सृष्टि-स्थित-लय साधित होता है; कर्म ही यह है । समस्त जगत् एक विराट यहाशाला है। इस यह के समस्त हिपुटी—होता-हिव-हिवन, द्रष्टा-हिश्य-दर्शन—एकमात्र ब्रह्म हैं। यह महायह जगद्-व्यापी है। हम सज्ञान से अथवा अहान से इस महायह का निर्दिष्ट अंश पूरण कर रहे हैं—यह जानकर अपने समस्त कामोंको इस महायह की संगति में साधित कर सकने से अर्थात् अपने सन कामोंको भगवदिच्छा-पूरण में नियुक्त कर सकने से, हमारे सब काम यह में परिण्यत हो जायँगे। इसलिए भगवत्-तृप्ति के, भगवत्-प्राप्ति के, अनुकूल सब कामों को 'यह' कहा गया है। अन्योन्य-व्यवच्छेदक अहंतत्त्व हमारे व्यष्टि देहादि को समष्टि से पुथक् दिखा कर एक अनर्थ की सृष्टि करता है। इसीके कारण आत्म-पर, सुख-दु:ख, आदि दन्द्र भाव देखने में आते हैं। अहंकार दूर कर व्यष्टि तत्त्व को समष्टि की संगति में ही व्यष्टि चल रहा है, यह अनुभव करना ही समस्त यहादि का सुख्य उद श्य है।

प्राचीन वैदिक युगमें कर्म मात्र को ही यह कहा जाता था। समाज में जिन कार्यों में बहुत लोग एकत्रित होकर उत्सव मनाते थे, ज्यानन्द करते थे, उन्हीं का साधारण नाम यह था। क्रमशः भगवत्-प्राप्ति के ज्यनुकूल कर्म का नाम यह रखा गया। गीता में द्रव्ययह, जपयह, तपोयह, हानयह, हत्यादि का उल्लेख पाया जाता है। इनमें ज्ञानयह की प्रधानता स्वीकृत हुई है। भगवान सर्वव्यापी हैं, सर्वत्र उनका दर्शन, ध्यान और सेवा ज्ञानयहरूपमें वर्णित है। ज्ञानसक फलाकां ज्ञावित होकर जीव के कल्याण एवं शान्ति के लिए, भगवत-तृित के लिए,

भगवत्-प्राप्तिके लिए, अनुष्ठित कर्म को यज्ञ कहा गया है। जीवहितार्थ निष्काम कर्म में जीवसेवा के लिए, भगवत्-प्राप्ति के लिए, सर्वापेचा प्रधान स्वार्थ-त्याग है परहितार्थ अपना जीवन दान करना, अपने को यज्ञ के पशुरूपमें अर्पण करना । प्राचीन यज्ञ में इड़ामच्चण एक प्रधान कर्म था। यह इड़ा था यजभाग, यज्ञ में पदत्त द्रव्य-यज्ञ के फल की सन मिल कर भीग करते थे। भगवान ईसा की यह का पशु वर्शित किया गया है, कारण उन्होंने जीव के कल्याण के लिए अपना जीवन दान कर दिया था। यज्ञ में ऋर्पित पशु के रक्त व मांस भन्नण की प्रथा प्रायः सभी धर्मों में देखी जाती हैं। यह मांधादि भन्नण का अर्थ है सर्व प्रकार से उनके सदश होने की चेष्टा करना अर्थात् भगवत्-तृप्त्यर्थ त्रपना जीवन उत्सर्ग करना । सार तत्त्व है भगवत्-श्रप्ति के हेतु कर्म । पहले कहा गया है कि यहाँ में ज्ञानयज्ञ श्रेष्ठ है। ये ज्ञान विशिष्टाद्वेत एवं शुद्धाद्वैत तत्त्व हैं। व्यष्टिभाव को समष्टिभाव में श्राहुति देकर विशिष्टाद्वैत तत्त्व त्रास्वाद करने की प्रणाली एवं समष्टि स्थूलादि तत्त्व को क्रमानुसार समष्टि, सूद्म, कारण एवं परमात्म-तत्त्व में आहुति देकर शुद्धाद्वैत तत्त्व आस्वाद करने की प्रणाली कालान्तर में ज्ञानयज्ञ नामसे वर्णित हुई।

## हचन

जगत् में केवल एक भगवान हैं; जीव-जगत्-रूप उनकी देह है। जगत् भी पूर्ण है, जीव भी पूर्ण है। अनन्त वेष धारण कर, अनन्त रूपमें, अनन्त भाव में, हमारे लीलामय अनन्त देव सब के भीतर से अनन्त लीला-रस विस्तार किये हुए हैं। किसी वस्तु को खिएडत करने के लिए तदितिरक एक दूसरी वस्तु की आवश्यकता होती है। अखएड तत्त्व को केवल कल्पना-जगत् में ही खंडित किया जा सकता है। तभो तो हमारे 'अहं' तत्त्व ने एक काल्पनिक आत्म-पर इन्द्रभाव सृष्टकर जगत् को

इतना अशान्त कर दिया है। फलतः हम अहंकारवश आत्मा का नित्य-सर्वगत भाव भूल कर, 'आत्म-पर' भाव सृष्ट कर, 'अपने' सुख के लिए 'दूसरे' का अनिष्ट करने में दुविधा बोध नहीं करते। यह काल्पनिक मेद भाव या द्वन्द्वभाव दूर करने के लिए ही हमारी वैदिक हवन किया है। अन्नमयादि व्यष्टि पंचतत्त्व जगद्व्यापी समष्टि पंचतत्त्व के अव्छेद्य अश हैं और उसी की संगत्यनुसार उसी के कार्य में लगे हैं। प्रत्येक व्यष्टि तत्त्व को समष्टिगत उसी तत्त्वमें आहुति देकर अपना व्यष्टि भाव दूर कर समष्टिगत भाव उपलब्ध करना अर्थात् विशिष्टाद्वेत भाव उपलब्ध करना हवन का प्रथम उद्देश्य है। इसके फलस्वरूप साधक अनुभव करता है कि जगत् में एकमात्र स्थूल देह है, उसमें लीला कर रहे हैं एकमात्र प्राथा, एकमात्र मन, एकमात्र आत्मा। तव साधक एक समरस में निमग्न होकर लीलामय अभिगवान का लीलातत्त्व आत्वाद करता है।

हवन की किया—पहले व्यष्टि भाव को समिष्ट भाव में आहुति देन से देना। व्यष्टि अन्नमयकोश को समिष्ट अन्नमयकोश में आहुति देन से केवल एक अन्नमयकोश रह गया—इसका मंत्र है "अन्नमयाय स्वाहा इदमन्नम्"। तब अन्नमयकोश की सब चिन्ता दूर हो गई और अपना प्राण्मय कोश प्रस्फुटित हुआ। क्रमशः एक समिष्टव्यापी महाशाण अनुभव में आया। हमारा व्यष्टि प्राण् उसका अच्छेद्य अंश है। जब व्यष्टि प्राण् की समिष्टिप्राण में आहुति दी तो एक समिष्ट प्राण् अनुभव में आया—इसका मंत्र है "प्राण्मयाय स्वाहा एव प्राण्ः"। प्राण् अनुभव में आया—इसका मंत्र है "प्राण्मयाय स्वाहा एव प्राणः"। प्राण् शान्त हो जाने के बाद मन को प्रह्ण किया। क्रमशः एक समिष्ट मन हिंगोचर हुआ (There is a mind common to all)। मालूम पड़ा कि व्यष्टि मन समिष्टि मन का ही अंश है और उसी की संगति में चलता है। व्यष्टि मन की समिष्टि मन में आहुति दी—इसका मंत्र है "मनोमयाय स्वाहा एतन मनः"—तो मन की वृत्ति लोप हो गई और विज्ञानतत्त्व जागरित हुआ। पूर्ववत् व्यष्टि विज्ञान की समिष्टि

विज्ञान में त्र्राहुति दी-इसका मंत्र है 'विज्ञानमयाय स्वाहा एतद् विज्ञानम्" —तो त्र्यानन्दतत्त्व अनुभव में त्र्याया। व्यष्टि त्र्यानन्द की समष्टि त्रानन्द में त्राहुति दी—इसका मंत्र है "त्रानन्दमयाय स्वाहा एष त्रानन्दः"—तो एकमात्र त्रानन्द रह गया । सब मिलाकर ऋष रहे एक सर्वव्यापी स्नात्मा स्नीर उसका स्नावरण एवं प्रकाशयंत्रहूप में समप्टिभूत पंचकोश अर्थात् जीव-जगत्—"ब्रह्म देही और जगत् उसकी देह"-यह विशिष्टाहरत अनुभूति है। तत्पश्चात् समष्टिगत अन्नमय की प्राण् में त्राहुति देने के फलस्वरूप त्रान्मय प्राण् में लय हो गया, समष्टिगत प्राण की मन में त्राहुति देने के फलस्वरूप प्राण मन में लय हो गया, फिर समष्टिगत मन की विज्ञान में त्र्राहुति देने से मन विज्ञान में लय हो गया त्रौर समष्टिगत विज्ञान की त्र्यानन्द में त्र्याहुति देने से एक समष्टिगत त्र्यानन्द रह गया। इस त्र्यानन्द की ब्रह्म में त्र्याहुति देने से केवल एकमात्र ब्रह्म रह गया श्रीर 'एकमेवादितीयम्' शुद्धाद्वैत तत्त्व श्रनुभव में श्राया। इन श्राहुतियों के मंत्र हैं—"श्रन्नमयाय स्वाहा", "प्राग्णमयाय स्वाहा", "मनोमयाय स्वाहा", "विज्ञानमयाय स्वाहा", "आनन्दमयाय स्वाहा"। विशिष्टाद्वैत एवं शुद्धाद्वैत अनुभूति हो हवन का उद्देश्य है।

स्मरण रखना होगा कि 'एक' ही लीला के बहाने 'बहु'-रूप में प्रतीयमान हुए हैं। इस 'बहु' को धीरे-धीरे उसके भीतर का भेदभाव दूर करके एकत्व में पर्यवसित करने का नाम ही है हवनतत्त्व। यह कर्म-प्रधान है—कर्मकांड द्वारा विवेचित है। यह भगवान का कार्य है। जीव के कल्याण के लिए भगवान का स्त्रात्मत्याग-स्वार्थत्याग 'पुरुषमेध' यह है। नरमेध्यह में नर यथासम्भव पूर्णता लाभ करके, स्त्रपने स्वार्थ को सम्पूर्णतः विसर्जन कर, निस्स्वार्थ होकर, भगवत्कार्य में स्त्रात्मत्यां करता है। यह के भीतर हम जीव के कार्य को भगवत्कार्य में परिणत करने का कौशल देखते हैं। हवन साधारणतः लययोगप्रधान है, हान-

योगी की साधना के अन्तर्गत है। प्रथमतः व्यक्षितस्वों को समक्षितस्वों में आहुति देकर एक विशिष्टाद्वेत भाव स्थापित करना, तत्पश्चात् विशिष्टाद्वेत भावों को एक अखंड अद्धय तस्व में आहुति देकर 'एकमेवाद्वितीयम्' तस्व आस्वाद करना ही हवन का लच्य है। कहना अनावश्यक है कि हवन लयप्रधान है—सब विवर्तन या परिण्ति दूरकर एक अखंड अद्धय सत्ता में पर्यविति होने का उपाय है। हवन ज्ञानयोगी के लिए अव-लम्बनीय है, यज्ञ कर्मयोगी को अनुष्ठेय है और इन दोनों के मिलन से राजयोग साधित होता है। हमारे पुरुषोत्तम अीकृष्ण कर्मकांड और ज्ञानकांड का विवाद दूरकर दोनों में एक अपूर्व समन्वय स्थापन कर राजयोग को प्रतिष्टा कर गये हैं।

## विसर्जन

मगवान के विषय में शास्त्र श्रीर गुरु से सामान्य ज्ञान लाभ कर,
गुरु के उपदेशानुसार श्रपने इष्ट विग्रह में जो कुछ भगवत्त्व के सम्बन्ध
में समभा उतना श्रारोप कर—प्राण-प्रतिष्ठा व बोधनादि द्वारा इष्ट-विग्रह
को संजीवितकर—न्यास, उपचार-समर्पण, श्रात्मिनवेदन व ध्यानादि की
सहायता से भगवत्त्त्व श्रनुभव करने की इतने दिन चेष्टा की। गुरु के
श्राशीर्वाद श्रीर भगवत्कृपा से इतने दिन बाद मेरी इष्टमूर्त्ति के भीतर
से इष्टतत्त्व के रफुरण ने मुभको मुग्ध एवं समाहित कर दिया। सब तत्त्वों
में, प्रकृति में सर्वत्र, इष्टतत्त्व रफुरण क्या चीज़ है यह श्रव श्रनुभव में
श्राने लगा। श्राज श्रपनी इष्ट-मूर्त्ति का ध्यान करते-करते पहले बाह्यज्ञान
जाता रहा, श्रपना श्रास्तित्व लोप हो गया, स्वयं मानो इष्टमय हो गया,
इष्ट के श्रतिरिक्त जगत् में श्रीर कुछ नहीं रह गया। फिर थोड़ी देर के
बाद जब बाह्य ज्ञान हुश्रा—जब श्रपने शरीर की तरफ मन गया—तो
देखा कि मेरी विविध देह के प्रत्येक तत्त्व में मेरे जीवन्त इष्टविग्रह
पूर्णरूप में विराजित श्रीर लीलारत हैं। इष्ट तत्त्व श्रव मेरे बाहर नहीं है।

वे श्रव मेरे भीतर प्रत्येक तत्त्व में प्रत्येक श्रनुभूति में पूर्णरूप में विराजित हैं। वाहर की मृन्मय इष्टमूर्ति की श्रव श्रावश्यकता नहीं रही। उन्होंने मेरे भीतर की ज्ञानगंगा में निमन्जित होकर सुभे तन्मय कर दिया। इष्ट का विसर्जन होता है श्रपने भीतर की ज्ञानगंगा में। प्रथमाधिकारी का बाहर की गंगा में विसर्जन केवल एक प्रतीकमात्र है जैसे शरीर की श्रास्थियों का पूर्ण ज्ञान प्राप्त करने के लिए विद्यार्थींगण एक कँकाल की सहायता लेते हैं। भीतर ज्ञान प्रकाश हो जाने पर वाहर के प्रतीक की श्रावश्यकता नहीं रहती।

नावार्थीं हि भवेत्त वद् यावत् पारं न गच्छति । उत्तीर्णे तु सरित्पारे नावा वा किं प्रयोजनम् ॥ उल्काहस्तो यथा कश्चिद् द्रव्यमालोक्य तत्त्वतः । ज्ञानेन ज्ञेयमालोक्य पश्चाज् ज्ञानं विसर्जयेत्॥ जिनके लिए जप-तपादि साधना की थी वे हृदयद्वार पर खड़े

जिनक लिए जप-तपाद साधना का था व हृदयहार पर प हैं। अब और जप-तपादि में व्यस्त रहने की क्या आवश्यकता है।

## प्रसाद-वितरण

हमारी पूजा में भगवान के ज्ञावाहन के समय जगत् के समस्त जीवों को निमंत्रित किया जाता है क्योंकि एक जीव की भी अनुपिध्यित में समष्टिभूता माँ का ज्ञागमन सुसिद्ध नहीं होता— पूजा द्वारा माँ का वृिष्ठिविधान एवं माँ की प्रसन्नता का लाभ साधित नहीं होता। पूजा के समय भगवान के ज्ञावाहन के साथ साथ समस्त देवता, समस्त ऋषिमुनि तथा समस्त जीवों को ज्ञावाहन करने की व्यवस्था देखी जाती है; कारण भगवान समष्टिभूतात्मा, विश्वातमा, विश्वहप हैं। इसके बाद स्वस्तिवाचन के समय हम सब जीवों के ऋणी हैं यह मन में विचार कर ज्ञार अपने को इस ऋण को परिशोध करने के अयोग्य जानकर, भगवान से सब जीवों के लिए कल्याण प्रार्थनाकर, शुभ कार्य में सब जीवों का आशीर्वाद प्राप्त करने की व्यवस्था है। एक जीव के भी श्रसन्तुष्ट रह जाने से पूजा भगवान के श्रह्णायोग्य नहीं हो सकती। पूजा के भीतर हम श्रपनी फलाकांचा, वृथाकर्च त्वाभिमान, प्रतिष्ठा का मोहादि त्यागकर सब कार्य में भगवान का लीला-रहस्य श्रास्वाद करने का सुयोग पाते हैं।

पूजा में प्रणाम के समय अनुभव करना होगा कि हमारे सब तत्त्व भगवान को अर्पित हो गये, भगवान ही प्रकृत कर्ता हैं, हम केवल निमित्त-मात्र हैं। हमारे द्वारा जिससे भगविद्व्छा पूर्ण सफलता लाम कर सके, हम जिससे भगविद्व्छा पूरण होने में बाधा न देकर भगविद्याला में सहायक हों, हमारे सब तत्त्व श्रीभगवान की लीला प्रचार के यत्रस्वरूप हों—यह तत्त्व अन्तर में उपलब्धकर हम श्रीभगवान के निकट, उनके विधान के निकट, नत होकर सम्पूर्णतः आत्मसमर्पण करने में समर्थ होते हैं।

पार्थना-तत्त्व में हम भगविद्च्छा पूर्ण करने और सव जीवों का कल्याण साधन करने के अतिरिक्त भगवान से और कुछ नहीं माँगते। यह तत्त्व अन्तर में उपलब्ध कर हम अपने समस्त तत्त्वों को भगविद्च्छा पूर्ण करने के लिए, भगवज्जीवके कल्याण साधन के लिए, पूर्णतः उत्सर्ग करने में समर्थ होते हैं। तब हमारा अपना कहकर कुछ नहीं रह जाता। हमारा जो कुछ था वह सब भगवान को अपित हो गया। अब हम भगवान को अपित सब पदार्थ भगवान के प्रसादल्प में ग्रहण कर समस्त जीवों की सेवा में उत्सर्ग करने की चेष्टा करते हैं। तब हमारा कार्य हो जाता है समस्त जीवों की सेवा, समस्त जीवों का तृति-विधान, समस्त जीवों की पूर्णता-लाभ में—भगवत्पाति में—सहायक होना। तब हमारे उपार्जित एवं हमारे भगवान को अपित सब द्रव्य प्रसादल्प में ग्रहण करने के पात्र हो जाते हैं सब जीव। मैं भी उन जीवों में एक हूँ, इसलिए समे भी अलग नहीं किया जा सकता। इसलिए मगवान को

अपित पदार्थ सबको वितरण कर जो अविशिष्ट रहे उसको स्वयं प्रहण करने की व्यवस्था देखी जाती है।

"जगत् में जितने भोग्य पदार्थ हैं उनमें मेरा कुछ नहीं है, सभी मेरे
प्रियतम श्रीभगवान के हैं। इसिलए भोग्यमात्र को ही उनको निवेदन करने की व्यवस्था देखी जाती है। इसिक फलस्वरूप अपना भोक्तुमाव कर जाता है और स्वामित्व-बोध खुल जाता है। समस्त भोग्य पदार्थ उनको अर्पण करने से उनकी दृष्टि सन वस्तुओं पर पड़ती है जिसके फलस्वरूप वे भोग्य विषय फिर हमारे बन्धन का कारण नहीं हो सकते। ये सन उनके दृष्टिपात से अमृतरूप में परिणत हो जाते हैं एवं स्वभावतः ही उनसे अस्वाता होकर साधक-जीव के पास लौट आते हैं। यह श्रीभगवान की असन्नता का निदर्शन होने के कारण प्रसादरूपमें अभिहित हैं। तब इनमें कोई मिलनता नहीं रहती और इनके ग्रहण से साधकको विषयभोग के बन्धन में पितित नहीं होना पड़ता। यह प्रसाद अर्थात् प्रत्यन्त भगवत्कृपा अपने साधन-बल से प्राप्त होने पर भी विश्वकरूपाणके लिए अर्थात् समस्त जगत् के सुख व हित के लिए सर्वत्र वितरण करना होता है; अविधिष्ट किंचित् मात्र अमृत अर्थात् किंगामात्र प्रसाद स्वयं ग्रहण करना होता है;

साधक का जीवन भगवत्कार्य साधन में उत्सर्गीकृत होता है। भगवान का कार्य उनके प्रियतम जीव के कल्याण की पूर्णता लाभमें सहायक होता है। इसलिए हमारी समस्त साधना का उद्देश्य है सब जीवों का प्रकृत कल्याण साधन करना—यह सर्वदा याद रखना होगा। श्रीभगवान विश्व- स्प हैं, जीव उनका लीलास्वीकृत विश्वह है। भगवान का किसी विषय में प्रयोजन न होने पर भी जीव की सेवा ही भगवान की सेवा है, जीव के तृतिविधान से ही भगवान तृत हो जाते हैं—इस तत्त्व का मर्म उपलब्ध करना होगा। अपनी समस्त वृत्तियों को पूर्णस्प से परिण्यत कर जीवसेवा में नियुक्त करना ही हमारी पूजा का मुख्य उद्देश्य है।

सब कामों में पूजा

हिन्दू शास्त्र का मुख्य कथन है—-श्रीभगवान हमारी सत्ता, ज्ञान श्रीर श्रानन्द के मूल प्रस्वरण हैं; वे सर्वव्यापी हें, पूर्णस्वरूप हैं; हमारी कर्म, ज्ञान व मिक द्वारा पूर्णिता लाम करने की चेष्टा ही मगवदुपासना है; यहीं जीवन का सर्वश्रेष्ठ कर्त्तव्य है। इसीलिए हिन्दु ऋषि सर्वत्र भगवद्दर्शन, सब जीव-जगत् में भगवद्ध्यान एवं सर्वजीव की सेवा को प्रधान कर्त्तव्य कह गये हैं। भगवान शङ्कर ने कहा है—-'पूजा ते विषयोपभोगरचना निद्रा समाधिस्थितिः। संचारः पद्योः प्रदृत्त्विणविधिः स्तोत्राणि सर्वािगरः यद् यत् कर्म करोमि तत्तद्खिछं शम्भो तवाराधना।।'' इन्द्रियों से विषय इस प्रकार प्रहण करना होगा जिससे हम विषय-प्रहण द्वारा विषयों के अन्तरात्मा विषयों को प्राप्त होकर विषय-प्रहण को पूजा में पर्यवस्ति कर सकें। इसके फलस्वरूप हमारी निद्रा समाधि में, अमण भगवत्-प्रदित्त्या में, उच्चाित वाक्य भगवान के स्तोत्र में, भोजन भगवान की श्राहुति में तथा श्रन्य समस्त कार्य पूजा में परिणत होने का सुयोग लाभ करेंगे।

सन काम पूजा में परिशात करने के लिए हमें सर्वप्रथम विधाता को (भगवान को) एवं विधान द्वारा उनके आत्मप्रकाश तत्त्व को अच्छी तरह हृदयंगम करना होगा। विधाता के ऊपर प्रेम और उनका प्रियकार्य साधन ही हमारे जीवन का मुख्य उद्देश्य है, यह भली-भाँति समभ लेना होगा। अपनी समस्त वृत्तियों को पूर्ण परिशात कर उनके भीतर का अपूर्व समन्वय आविष्कार कर अपनी सब वृत्तियों को भगवत् प्रियकार्य साधन में नियुक्त करना होगा। हमारी ज्ञानार्जनी वृत्ति उनके स्वरूप अवधारणमें और उनकी इच्छा जानने में व्यस्त रहे; हमारी कार्यकारिशी वृत्ति उनकी इच्छा को हमारे समस्त कार्यकलाप द्वारा पूर्णतया सफल करने में सचेष्ट रहे; हमारी वित्तरंजनी वृत्ति आनन्द स्वरूप में सर्वदा समाहित रहे। अर्थात् हमारा ज्ञान भगवान का स्वरूप तथा उनके विधान,

इच्छा और कार्यकलाप को जानकर उनकी सब इच्छाओं को हमारे जीवन के सब कार्यकलाप द्वारा सफल करने की चेष्टा करे। इसके फलस्वरूप हमारी समस्त इन्द्रियाँ भगवदिभमुखी हो जायँगी। सब कामों को पूजा में परिणत करने के लिए तीन विषय विशेषतः जानने योग्य हैं। प्रथमतः जीव-जगत् व शिवतत्त्व एवं दोनों का परस्पर सम्बन्ध, द्वितीयतः व्यष्टि-समष्टि तत्त्व, तृतीयतः कर्मरहस्य।

जीव-जगत् एवं शिवतत्त्व—जीव शिव का ग्रंश श्रथवा प्रतिविग्व है, जीव-जगत् शिव का प्रकाश है, जीव-जगत् के भीतर से शिव श्रात्म-प्रकाश करते हैं। शिव पूर्या हैं, जीव श्रपूर्य है। जीव साधना द्वारा संस्कार श्रीर श्रज्ञानता दूर करके पूर्यात्व लाभ करने पर शिव से तन्म-यता लाभ कर सकता है, शिव को जान सकता है, समभ सकता है, प्राप्त कर सकता है। जीव वेष धारण किया हुआ शिव है।

व्यष्टि- समष्टि तत्त्व—शिव एक अखंड अद्रय तत्त्व है। जांव उसी अखरड का कल्पित खरड प्रकाश है। अखरड खरिडत नहीं हो सकता, न होता है—केवल खंडित ऐसा प्रतीत होता है। यह कल्पित खंड भाव दूर करके अखंड में पर्यवसित होने के लिए ही सब साधना है। रज्जु सर्प नहीं है—सर्पभाव कल्पित है। रज्जु को न जानने के कारण यह भूल होती है। वन्धन दुःख कष्ट होता है जब तक स्वरूपोपलिध्य न हो। "अखंडम् खंड्यते कथ" अखंड का कौन खंडन करेगा ? खंडन करके मेदभाव कहाँ रहेगा ? अज्ञानता ब्रह्म में नहीं रह सकती—िकन्तु ब्रह्मातिरिक्त पदार्थ ही नहीं है। तो किर यह अज्ञानता कहाँ से आती है, कहाँ वास करती है ? जो नहीं जानता उसके मस्तिष्क में। गिएत म ज्यामिति (Geometry) को न जानने का भाव तभी तक रहता है जब तक समक्त में न आये, समक्त में आजाने के बाद 'न-जानना' नहीं रहता, यह ज्ञान विनाश्य है। इसलिए समस्त साधना का उहे श्य ्है सम्धिभावापन्न होने की चेष्टा करना ऋथवा इष्टोपलिधि। इष्ट ही सम्धिभाव को प्रतीक हैं। कल्पित मेदभाव दूर करना ही संधना का उहें हुए है।

कर्मरहस्य - इसके बाद कर्मरहस्य समभाना चाहिए। कर्म ब्रह्मो-द्भव है, ब्रह्म से स्त्राया है। सृष्टि-स्यापार ही कर्म है। जीव की साधना है—इस कर्म को फिर ब्रह्म में लेजाना, लययोग साधन करना। परा, पश्यन्ती, मध्यमा श्रीर वैखरी तत्त्व उपलब्ध करने चाहिएँ। प्रकृत तत्त्व परा (गुणातीत) स्रवस्था है। यह क्रमशः पश्यन्ती, मध्यमा भेद कर— कारण, सूदम मेदकरके - वैखरी (स्थूल) अवस्था में आया है। हमारा यह जगत् वैखरी अवस्था है। कर्म परावस्था से आता है, पुनः परावस्था में ही वापस लेजाने के लिए। तरंग जलसे उठती है और जल में ही पर्यवसित हो जाती हैं। इच्छाशक्ति और ज्ञानशक्ति किया में सफलता लाभ करती हैं और पुनः किया ज्ञान के द्वारा इच्छातत्त्व में, छीला के द्वारा स्वरूपतत्त्व में, पर्यवसित हो जाती है। 'एक' ने बहु होने को इच्छा की तो ज्ञान (अज्ञानरूपी ज्ञान) आया-यह फिर जीव-जगत् में पर्यविषत हुआ। अब जीवजगत् को पुनः ब्रह्म में पर्यवसित करना होगा। साधक सृष्टि एवं लय का स्वरूप जानकर उदासीन भाव से लीलातत्त्व त्रास्वाद करते हुए लोला के ऊपर चला जाता है। हमारे दर्शन-अवगादि सब कर्म ब्रह्म से आये हैं। ब्रह्म ही मानो रूपान्तरित होकर हमारे ग्रहरायोग्य हुए जीवजगद्रूप में प्रतीय-मान हैं। हमारी साधना होनी चाहिए जीवजगत् के भीतर शिव का दर्शन करना, शिव को स्थापन करना, शिव में प्रतिष्ठा लाभ करना। जो कारण भी हो हम उनका परा स्वरूप उपलब्ध करने में असमर्थ हैं। इसलिए वे हमारे ग्रहण्यांग्य हुए वैखरोल्प में हमारे सामने उपस्थित हैं। उनका सौन्दर्य धारणा के अतीत है इसलिए वे गुलाव आदि फूलों का रूप व्यारण करके त्राये हैं। इमारी साधना होनी चाहिए गुलाब के सौन्दर्य को

देखते देखते परम सुन्दर को हूँ इ निकालना । प्रकृत माँ — तात्त्विक माँ ( Abstract mother )—धारणा के अतीत हैं। इसलिए वे हमारे समाज की वैखरी मातृरूप में उतर ब्राई हैं। हमारी साधना होनी चाहिए इन मातात्रों के भीतर से प्रकृत माँ का त्र्यावाहन करना, ध्यान करना; पूजा करके, उनको स्वरूप में प्रतिष्ठित करके, हूँढ़ निकालना। प्रकृत वाल-गोपाल, कुमारी-भगवती, त्र्रादि-दम्पति हमारे ग्रहणयोग्य न होने के कारण वे लड़का, लड़की, पती-पत्नी रूप में त्राये हैं। हमारी साधना है इन सब वैखरी रूपों में उनके परा रूप को प्रस्फुटित कर, इनको परा में पर्य-वसित कर, परा वालगोपाल, परा कुमारी भगवती और परा आदि-दम्पति को देखना, जानना और पूजा करना। इसके लिए आवश्यकता है सत्य-प्रतिष्ठा, प्राराप्रतिष्ठा त्रौर त्र्यानन्दप्रतिष्ठा की; त्रांगन्यास, करन्यास त्रौर व्यापकन्यास की; सब रूपों को, सब सत्तात्रों को, भगवत्सत्ता में पर्यवसित करने की; सब आनन्द को ब्रह्मानन्द में पर्यवसित करने की; सब सौन्दर्य के भीतर से परम मुन्दर के निकट जाने की; सब हवों को शान्त श्रौर शुद्ध कर भगवत् रूप में पर्यवसित करने की। जानलेना होगा कि वे ही शान्त-दास्य-सख्य-वात्सल्य-मधुर रूपों में हमारे निकट उपस्थित हैं। हमारी साधना है इन सब भावों को शुद्धकर सबके भीतर भगवद्धाम के शान्तादि रसों का श्रास्वादन करना। तभी श्रनुभव में श्रायेगा कि वे विचित्र रूप धारण कर, हमारे ग्रहणयोग्य होकर, हमारे सामने उपस्थित हैं। हमारा कार्य है इन सब वैखरी रूपों के भीतर से उनके परारूप परा-भाव को प्रस्फुटित कर, उस परम को परा भाव में प्रतिष्ठित कर, उनके प्रकृत स्वरूप को देखना, उनकी पूजा करना। तव उनको जानने के लिए, सममने के लिए, हूंढ़ने के लिए, प्राप्त करने के लिए जो कुछ करेंगे वही उनकी पूजा होगी। तभी हमारी साधना होगी 'तचिन्तनं तत्क-थनं अन्योन्यं तत्-प्रबोधनं एतदेकपरत्वंच'-रूप ब्रह्माम्यासः, 'तन्मनस्का-स्तदालापास्तद्विचेष्टास्तदात्मिकाः' इत्यादि होने की चेष्टा करना । तभी हमारे स्नान, भ्रमण, त्राहारादि भगवान के स्नान, भ्रमण, त्राहारादि में पर्यविसत होकर पूजा में परिणाति लाभ करेंगे। तभी सर्व भृत में उनको देखकर, जानकर, प्राप्तकर सब जीवों की सेवा को उनकी पूजा में परिणात करने का सौभाग्य लाभ होगा।

इस प्रसंग में सुके अपना एक स्वप्न याद आता है। एकदिन रात को मैंने देखा कि एक सुन्दरी लड़की हँसती हुई मेरे पास त्र्राई त्रीर कहने लगी "यह फूल के पेड़ पानी के अभाव से सूखे जा रहे हैं, इनको पानी दे, स्नान करा।" मैंने एक बालटी पानी पेड़ों में डाल दिया। लौटकर देखा तो उस कुमारी का शरीर ऋौर कपड़े सब भीगे हुए थे। तब कुमारी ने कहा "यह देख मेरा स्नान हो गया।" एक भूखे कुत्ते को देखकर वह कहने लगी "यह कुत्ता भूला है, इसे कुछ खाने को दे।" तब कुत्ते को खाना देते ही कुमारी हँस कर कहने लगी 'यह देख मेरा खाना हो गया।" इतनी बात करके वह कुमारी न जाने कहाँ चली गई। छोटे लड़के लड़कियों के भीतर बालगोपाल और कुमारी भगवती का त्रावाहन करने के फलस्वरूप मेरे अनेक संशय निवृत्त हो गये हैं। इनके कथानुसार चलकर मैंने कई बार मृत्यु से रत्ता पाई है। मेरे गुरु-देव कहते थे "जो कुछ देखो उसको मन ही मन गुरु मानकर भगवद्-बुद्धि से प्रणाम करो। तब देखोगे कि सब पदार्थ भगवद्भाव से विभावित होकर तुम्हारी पूजा ब्रह्ण करेंगे, तुमको आशीर्वाद देंगे।" सव पदार्थों में, सब जीवो में, भगवान् का आवाहन और ध्यान करो-उनके कार्यकलाप द्वारा जो उनके भीतर बैठे कार्य कर रहे हैं वे ग्रहण-योग्य हो जायँगे। इसके लिए ग्रावश्यकता है सर्वत्र उनके ग्रावाहन श्रौर ध्यान की, सबकी सेवा द्वारा उनकी पूजा करने की। भ्रमण के समय मित्रों के भीतर तथा चारों ऋोर के इश्य के भीतर उनकी सत्ता उपलब्ध करने की चेष्टा करो। देखोगे कि तुम्हारा भ्रमण भगवान की गोष्ठलीला में पर्यविसत हो गया। सबकी वार्ता के भीतर कौन बोल रहा

है इसको उपलब्ध करने की चेष्टा करो। अपने और सबके स्नानाहारादि के समय स्रमुभव करने की चेष्ठा करो कि इन सबके भीतर कौन बैठा है, कौन स्नानाहारादि कर रहा है। धीरे धीरे तुम्हारा स्नानाहार भगवान के स्नानाहार में पर्यवसित हो जायगा। शयन के समय विछाने में माँ की कोमल गोद का चिन्तन करो, अनुभव करो कि किसके शीतल स्पर्श से तुम्हारे देहें आर मन का अवसाद तथा ग्लानि दूर हो जारही हैं। इस अनुभूति से तुम्हारी निद्रा समाधि में पर्यवसित हो जायगी। एक फूल अथवा शिशु को देखते समय अनुभव करने की चेष्टा करो कि इसके भीतर कौन बैठा लीला कर रहा है, इसकी ग्राँख द्वारा कौन देख रहा है, कान द्वारा कौन सुन रहा है, इत्यादि । ऐसा करने से देखोगे कि शिशु वालगोप। ल में अथवा कुमारी मगवती में परिणत होकर तुम्हारे भगवद्दर्भन के, तुम्हारो भगवत्-सेवा के, सहाय हो जायँगे। खाने के समय अनुभव करो कि तुम्हारे भीतर वैठे कौन खा रहे हैं। यदि वे तुम्हारे भीतर न होते तो तुम्हारे ब्रात्मीय-स्वजन ब्रन्नादि के वदले तुम्हारे चुख में त्राग लगाकर तुम्हें श्मशान भेज देते। तब देखोगे कि तुम्हारा खाना भगवदाहार में पर्यवसित हो गया।

सब कामों को पूजा में परिगात करने के लिए अनुभव करना होगा कि सब रूप-रस-शब्द-स्पर्श-गंध के द्वारा वे ही हमारे निकट आये हैं। समस्त रूपों के भीतर—लोग जिसको सुन्दर कहते हैं केवल उसी के भीतर नहीं प्रत्युत लौकिक दृष्टि से परम रूपहीन के भीतर भी—उनका सौन्दर्य आरे माधुर्य उपलब्ध करना होगा। समस्त स्पर्श के भीतर—यहाँ तक कि रोग पीड़ा में, प्रहार में, विच्छु के काटने में भी—उनका स्पर्श उपलब्ध करना होगा। सब वचनों में, सब गंधों में, सब भावों में उपलब्ध करना होगा के ये उन्हों के कम्पन हैं, उसी सत् के विकास हैं। सब पदार्थों में, सब भावों में, सब कार्यों में, केवल उन्हों की उपलब्ध करनी होगी। समभ लेता होगा कि सब विचित्र भाव, विचित्र कार्य, हमारे अधिकारानुसार

हमारे उचित प्राप्यलप में, हमारे ग्रहण्योग्यलप में, उन्हों के त्रागमन हैं। जहाँ जो कुछ देखो, सुनो या सोचो उसमें त्रानन्द सहित त्रानन्दमय की विभूति उपलब्ध कर त्रानन्द में विभोर हो जाना होगा। किसी इन्द्रिय की मानो उनके त्रतिरिक्त त्रीर कुछ भी ग्रहण करने की चुमता न रहजाय। नमक के एक पुतले के समान ब्रह्म-समुद्र में डूवकर, तन्मयता लाभकर, एक त्रखंड त्रानन्दरस में त्रपना सब कुछ विसर्जन कर, त्रपना पृथक त्रिक्तित्व तक लोप कर देना होगा। 'मिलना है खुदा से तो खुदी त्रपनी मिटा दे"। पृथक त्रस्तित्व यदि रह भी जाय तो त्रानुभव में नहीं त्रायेगा। तभी हमारे सब भाव त्रीर सब काम पूजा में परिणत होंगे। 'एकमेवा-दितीयम' का विवर्तन त्रीर परिणति दूरकर—सृष्टि के त्रतीत राज्य में जाकर कि ब्रह्म के त्रतिरिक्त त्रीर कुछ नहीं है, न था त्रीर न हो सकता है, यही चरम व परम तत्त्व है—एक त्रखंड समरस में निमन्जित हो जाना होगा।

हमारे सब कामों में साधारणतः दो विभाग देखे जाते हैं—(१) अपने लिए और (२) दूसरों के लिए।

त्रपने लिए सन कामों को पूजा में परिणत करने के लिए देखना होगा कि हम क्या क्या काम करते हैं अर्थात् हमारे द्वारा कौन कौन कार्य कारित होते हैं, यह मन ही मन अनुभन करते हुए सन सृष्ट पदार्थों में, सन कामों में, सन भानों में, सन आनन्दों में अपने आप को केवल निमित्तमात्र साचीस्वरूप में अवस्थितकर श्रीभगवान की लीला का दर्शन करना होगा। कभी कभी लीला देखते-देखते लीलातीत अर्खंड तच्च में निमज्जित हो जाना होगा। सर्वत्र सत्यप्रतिष्ठा, प्राण्प्रतिष्ठा, आनन्दप्रतिष्ठा को पूर्णत्या सफल करना होगा। अनुभव करना होगा कि उनके अति-रिक्त और कुछ नहीं है। उनकी लीला के अतिरिक्त और कोई कार्य ही नहीं है। जो कुछ भाव और कार्यरूप में उपस्थित है वह सब आनन्दमय के आनन्द का स्पुरण अथवा लीलामात्र है।

दूसरे के लिए ऋपने सब कामों को भी पूजा में परिगत करना होगा । वाहर के सब दश्यों में उनका अस्तित्व, उनका कार्यकलाप और उनकी लीला दर्शन करने की चेष्टा करनी होगी। एक वृत्त को देखकर विचारेंगे कि 'तुम इस वृत्त के भीतर बीजाकाररूप में छिपे हुए थे, क्रमशः विकसित होकर फलफूल से सुशोभित ऐसे सुन्दररूप में हमारे सामने खड़े हो'। फूल को देखकर सोचेंगे कि 'तुम ही तो इसके भीतर वर्तमान हो। इसका सौन्दर्भ हमको अपने परम सुन्दर प्रेमास्पद का स्मरण करा देता है । हे फूलरूपी परमात्मा, तुमको नमस्कार' । इसी प्रकार समुद्र के गाम्भीर्य में, आकाश के माधुर्य में, एक शब्द में सब विभूतिमत् पदार्थों में भगवान को त्रास्वाद करने की चेष्टा करनी होगी। इसके बाद देखना होगा कि वे मनुष्यों के भीतर कितने रूपों में हमारे निकट उपस्थित हैं। ऋषिगण उनके सब रूपों तथा भावों को पांच भाग में विभक्त कर गये हैं। वे इमारे ग्रहरायोग्य होने के लिए शान्त, दास्य, सख्य, वात्सल्य, श्रौर मधुर भावों द्वारा हमारे सामने उपस्थित हैं। जो हमारे विशेष परिचित नहीं हैं त्र्यर्थात् जिनके साथ हमारा विशेष सम्बंध स्थापित नहीं हुन्ना है वे शान्त भाव में उपस्थित हैं। उन सबके भीतर भगवान के शान्त भाव का कार्य-कलाप चिन्तन करना होगा; उनके साथ प्रकट भाव में भगवान के ब्रादर्श मनुष्यरुप में व्यवहार करना होगा जिससे वे हमको शान्त, शुद्ध, संयत, सर्वभूतिहतेरत त्रादर्श मनुष्यरूप में उपलब्ध कर सकें श्रीर .उनके सम्बंध में हमारा कार्यकलाप भगवान का उद्देश्य साधितकर भगवत्पूजा में पर्यविष्ठित हो सके । इसके बाद जो हमारे सम्मुख मालिक अथवा नौकर के रूप में उपस्थित हैं उनके निकट हम आदर्श नौकर अथवा आदर्श मालिक के रूप में उपस्थित होकर, यह विचारकर कि मगवान इस रूप में वेष धारण करके आये हैं हम भगवद्बुद्धि से उनकी सेवा करेंगे जिससे उनकी सेवा हमारी पूजा में परिखत हो जाय। वन्धुत्रों से व्यवहार करते समय विचारेंगे कि हमारे भगवान मानो हमको ब्रादर्श बन्धुरूप में

परिरात करने के लिए वन्धुरूप में उपस्थित हुए हैं; बन्धुत्रों के भीतर भगवान का श्रस्तित्व उपलब्ध करने का प्रयत्न करेंगे; समभाने की चेष्टा करेंगे कि भगवान हो यह वेष धारणकरके आये हैं और हम बन्धुओं की सेवा के भीतर त्रागत श्रीभगवान की सेवा कर रहे हैं। ऐसा करने से वन्ध्रसेवा पूजा में पर्यवसित हो जायगी। इसके बाद अपनी सन्तान के सम्बंध में विचारना होगा कि भगवान हो मानो हमारा वात्सल्य भाव वढ़ाने के लिए वालगोपाल एवं कुमारी भगवतीलप में आये हैं। इनके भीतर बालगोपाल एवं कुम री भगवती का आवाहनकर, जागरितकर, इनकी सेवा को त्रादर्श वालगोपाल एवं कुमारी भगवती की पूजा में परिशात करना होगा। मन ही मन कहना होगा कि 'हे गोपाल, हे कुमारी भगवती, तुम प्रकट होकर चुक्ते दर्शन दो, मेरी सेवा ग्रहणकर मेरा जीवन सार्थक करो'। इसी प्रकार माँ-बाप को अन्नपूर्णा-विश्वनाथ का जीवन्त विग्रह मानकर प्राण्प्रतिष्ठा ग्रौर बोधन की सहायता से उनके भीतर ग्रन-पूर्णा-विश्वनाथ को प्रस्फुटित करना होगा। उनकी सेवा जिससे प्रकृत अन्नपूर्णा-विश्वनाथ की सेवा में पर्यवसित हो जाय इसकी चेष्टा करनी होगी। पति-पत्नी के भीतर हम ब्रादर्श दम्पति का, भगवान के ब्रर्द्धनारीश्वर रूप का चिन्तन करेंगे। ये सामने खड़े हों तो इनके भीतर उसी आदर्शयुगल का ध्यान करेंगे, आदर्श युगल का आवाहन करेंगे। इनके वचन अथवा शरीर-स्पर्श से भगवान का शब्द या स्पर्श अनुभव करने की चेष्टा करेंगे जिससे इनकी सेवा भगवत्-सेवा में पर्यवसित हो जाय। सर्वत्र विचारना होगा—'हे भगवान, मैं तो तुम्हारे प्रकृत स्वलप की धारणा नहीं कर सकता, इसीसे तो तुम मेरे ग्रहण-योग्य मॉं-वाप, भीई-बहन, पति-पत्नी के रूप में मेरे निकट समागत हो। तुम मेरी ब्राँखें खोल दो जिससे में इनके कार्यकलाप के भीतर तुम्हारा दर्शन करने में, तुमको उपलब्ध करने में, समर्थ होऊँ श्रौर इनकी सेवा को तुम्हारी सेवा में पर्यवसित कर सकूँ। तुम मेरी दृष्टिशिक्ति

को, श्रनुभवशक्ति को, शुद्ध श्रौर वर्धितकर इनके भीतर श्रपने कौ उपलब्ध करने का सामर्थ्य दो?।

पूजा में समय-विभाग-पूजा के विषय में समय-विभाग अनेकांश प्रकृतिगत है। दिन कार्य का, ज्ञान चर्चा का, समय है; रात्रि विश्राम का, त्रानन्दास्वादन का, समय है। प्रभात और सन्ध्या को सन्धिकाल कहते हैं। प्रभात की गति अकार्य से कार्य की तरफ़ और सन्ध्या की गति कार्य से अकार्य की तरफ़ होती है। प्रातः जब हम सोकर उठते हैं तब हमारी प्रकृति महामाया मानो हमारी देह ब्रौर मन की सब चिति पूरणकर हमारी देह में शक्ति संचारकर, भगवान के प्रियकार्य साधन के लिए हमको संसार के कार्यचेत्र में भेज देती हैं। संस्था समय हम कार्यचेत्र से श्रान्त देह व क्लान्त मन होकर विश्राम के लिए फिर माँ के पास चले आते हैं। यह तत्त्व विचार करके हमारी प्रातः एवं सायंकाल की संव्यापूजादि में ऋषियों ने एक सुन्दर भेदभाव की व्यवस्था की है। दिन में दोपहर का समय हमारे कार्य की पूर्ण परिणति एवं अर्थराति का समय हमारे विश्राम की पूर्ण परिणति सुचित करता है। इसके अनुसार भी हमारे कार्य और साधना में भिन्नता लचित होती है। कार्यचेत्र में जाने के लिए हमारे करणीय कार्य का स्वलप, उसके लिए आवश्यक विषय और भाव का चिन्तन और जिससे कर्मफल भगवान को समर्पित हो जाय इसकी एक सुन्दर व्यवस्था देखी जाती है। विश्राम के समय हम मानो माँ की गोद में प्रत्यागत होकर, माँ के ऊपर सम्पूर्ण भार छोड़कर, माँ से मिल जाने का सुयोग पाते हैं।

अष्टकालीय लीला के आस्वादन द्वारा वैष्ण्य साधक भगवान के कार्यकलाप को ग्राठ भागों में विभक्त कर, वे कब क्या करते हैं यह ग्रास्वाद करने की चेष्टा करते हैं। श्रीकृष्ण जब ग्रवतीर्ण हुए थे तब हमारे समाज ग्रोर देश की कार्यप्रणाली जिस प्रकार अनुष्ठित होती थी, जीवकी शित्ता के लिए ग्रागत श्रीभगवान ने उसका स्वयं ग्राचरण कर

जीव को शिक्ता देने की चेटा की। साधक ग्रपने कार्य को भगवान के कार्य के अनुकूल कर अपने कार्य को भगवान के कार्य में पर्यवसित करने का सुयोग लाभ करता है। अपने कार्य को भगवान के कार्य में पर्यविसत करने की चेष्टा ही समस्त साधन-भजन का लच्य है। इस समय हमारी कार्यप्रणाली में, विशेषतः पाश्चात्य शिच्चा-दीच्चा के प्रभाव से, एक घोर परिवर्तन ह्या गया है। इसलिए भगवान श्रीकृष्ण जिस समय जो कार्य करते थे उसकी संगति में अपने कार्य को अनुशाणित करना अव प्रायः त्रासम्भव हो गया है। तव भी हमने यथासम्भव एक सामंजस्य स्थापित करने को चेष्टा की है अर्थात् अपने कार्यकलाप को भगवान के कार्यकलाप के सहित मिलाकर अपने कार्य में उनका कार्य-तत्त्व उपलब्ध करने की, अपने कार्य को उनके कार्य में परिशात करने की, चेष्टा की है। उदाहरखार्थ, भगवान की पूर्वगोष्ठलीला ख्रौर उत्तरगोष्ठलीला हमने भ्रमख के समय त्रास्वाद करने की व्यवस्था की है। त्राहार के समय की पूजा के भीतर जिससे हमारा त्राहार उनके ग्राहार में पर्यवसित हो सके इस ग्रोर हिष्टि रखी है और हमारी निद्रा जिससे समाधि में परिण्त होकर निकुंजलीला त्रास्वादन में सहायक हो सके इस ऋोर भी दृष्टि रखी गयी है।

समवेत पूजा के ग्रंगों को किसी विशेष सम्प्रदाय में सीमागढ़ करने का सुयोग नहीं दिया गया है। हमारे न्यवहृत कृष्णादि शब्द सब धम के पुरुषोत्तमभाव के द्योतक हैं। जिससे बन्धु-बान्धवों को, यहाँ तक कि जीवमात्र को भगवद्-विग्रह में परिण्त किया जा सके, हमारे सब कार्य पूजा में परिण्त हो सकें, चिन्तन ध्यान में तथा निद्रा समाधि में, पर्यविति हो सके, इस ग्रोर दृष्टि रखी है। कहना श्रनावश्यक होगा कि यही श्रार्थ-सम्यता का प्रधान कथन है।

प्राचीन काल के ऋषि-सुनिगर्ग, विशेषतः ऋषिपित्नयाँ, प्रातः उठकर सर्वप्रथम मगवान से प्रार्थना करते थे—'हे भगवान, रात को जब देह क्लान्त और मन अवसन्न हो गया था तो हम तुम्हारी कोड़ में जाकर

सो गये थे । तुम्हारी कृपा अपेर स्नेह से हमारी देह की क्लानित और मन का अवसाद अव दूर हो गया है। अव हम तुम्हारे संसार में तुम्हारे त्र्यादेशानुसार तुम्हारे वियतम जीवों की सेवा में जाते हैं। तुम हमें देखते रहना, चलाना, विपरीत कार्य से रज्ञा करना, हमारे जीवन में तुम्हारी इच्छा पूर्य सफलता लाभ करें। स्नान के समय मन में कहते थे-- हे भगवान, जल से हमने स्थूल देह तो शुद्ध करली किन्तु यह जल हमारे मन के निकट तो नहीं पहुँच सकता, तुम अपने कृपा-वारिवर्षण द्वारा हमारे भीतर के सब तत्त्व पवित्र कर अपनी इच्छा-पूर्ति के, अपने जीवों की सेवा के, उपयुक्त करदों । भोजन पकाते समय ऋषिपत्नियाँ प्रार्थना करती थीं —'हे भगवान, तुम्हों तो हमारे तृप्तिविधान के लिए हमारे वन्धु-बांधवों के रूप में समागत हो। तुम जब तक इनके भीतर आत्म-प्रकाश करते हो तभी तक ये हमारे प्रिय उपास्य हैं। तुम्हारे अप्रकाश से हम इनको श्मशान की भस्म में परिण्त करने को बाध्य होते हैं। तुम्हीं हमारे प्रकृत ग्रात्मीय, प्रकृत प्रिय हो—यह तत्त्व उपलब्ध करने का सुयोग दो। इम तुम्हारे लिए ही भोजन पका रही हैं, हमारे यह अन्नादि तुम्हारे अहरायोग्य हों एवं इनके भीतर तुम्हीं यह अन्नादि अहरा कर हमारे कार्य को सार्थक कर रहे हो-यह तत्त्व हम अन्तर में उपलब्ध कर सकें'। ऋषिगए। किसी को उपदेश करते समय प्रार्थना करते थे—'हे भगवान, तुम हमारे मन श्रीर वाक्य द्वारा प्रकाशित होकर हमारे मुख से उपदेश प्रदान करो । हमारे मुख से वचन इस प्रकार उचारित हो जैसे तुम ही हमारे भीतर से वोल रहे हो? । सब कामों में यह उपलब्ध करने की चेष्टा होती थी कि भगवान ही हमारे भीतर बेठे कार्य कर रहे हैं, वही प्रकृत कर्ता हैं, हम निमित्तमात्र हैं। संध्या के पूर्व वे उपलब्ध करने की चेष्टा करते थे कि भगवान जैसे व्याकुल हुए उनको संसार के कर्मचेत्र से अपनी गोद में त्राकर विश्राम करने के लिए बुला रहे हैं। सारी रात भगवान का सान्निच्य उपलब्ध करने की चेहा करते थे।

श्रातः बिछौने से उठने के पूर्व पूजा--भगवान किस प्रकार मातृ-रूप धारण कर हमारी सब ग्लानि दूर कर हमारे भीतर शक्ति संचार कर देते हैं पहले यह तत्त्व उपलब्ध करना चाहिए। फिर 'ॐ तत्सत्' मंत्र उचारण करके भगवान ही जीव-जगद्हप में परिस्त अथवा विवर्तित हैं यह तत्त्व उपलब्ध कर सबके भीतर भगवान का ग्रास्तित्व उपलब्ध करने की चेष्टा करनी चाहिए। इसके बाद 'ॐ तद् विष्णोः''''''' इत्यादि मंत्र उचारग्यकर ऋषिगग् भगवान का परम पद उपलब्ध करने की चेष्टा करते थे। तत्पश्चात् 'ॐ वाङ् में मनितः "" इत्यादि मंत्र उचारण कर भगवान ही सुख्य कर्त्ता हैं, जीव केवल निमित्तमात्र है—उन यंत्री के हाथ में एक यंत्रमात्र है--यह तत्त्व उपलब्ध कर कई एक बार गायत्रीमंत्र जप की सहायता से अपने सव तत्त्वों को भगवत्-ज्योति से ज्योतिष्मान, भगवद्भाव से परिभावित, करने की चेष्टा करनी चाहिए। फिर 'हे विश्व-नाथ"" इत्यादि श्लोक पाठ कर कहना चाहिए — हे भगवान, रात में तुम्हारी कृपा व तुम्हारे स्नेहस्पर्श से मेरी सव क्लान्ति और अवसाद दूर हो गये हैं। अब मैं तुम्हारे आदेशानुसार तुम्हारे प्रियतम जीवों की सेवा में संसार में जाता हूँ; कृपा करके सुके देखते रहना, मुके चलाना, मेरी रचा करना, मेरे जीवन में तुम्हारी इच्छा पूर्ण सफलता लाभ करें। 'लोकेश चैतन्यमयाधिदेव' एवं 'जानामि धर्मे न च में इत्यादि मंत्र उचा-रण कर भगवान को इस देह का अन्तर्यामी चालक और स्वामी समक्तकर उनका मुख्य कर्त्तृत्व उपलब्ध करना चाहिए।

'ॐ गुरुम्यो नमः, ॐ वान्धवे म्यो नमः' इत्यादि मंत्र के भीतर हम सृष्टि के त्यादि काल से जितने ज्ञानदाता हुए हैं उन सब को एवं माता-पिता, बन्धु-बान्धव तथा समस्त जीव त्यौर देवतात्रों को—त्यर्थात् जिनके हम सम्पूर्णतः ऋणी हैं उनको—कृतज्ञताप्रकाशपूर्वक प्रणाम के द्वारा उन सब के मूलाधार श्रीमगवान को प्रणाम करने के लिए उपदिष्ट हैं ।

इसके वाद 'मन्नाथः श्रीजगन्नाथः' एवं 'कृष्णं स्मरामि ममैकवल्लभं' इत्यादि मंत्र पाठ कर श्रीभगवान को प्रणाम करना चाहिए।

भूमण के समय पूजा—हमारा भ्रमण जिससे भगवत् परिक्रमा में पर्यवित्त हो इसकी चेष्टा करनी होगी। प्रातः भ्रमण के समय भगवान की पूर्वगोष्ठलीला का श्रोर सायंकाल उत्तरगोष्ठलीला का चिन्तन कर चारों श्रोर के सब दृश्य पदार्थों में श्रीभगवान का श्रस्तित्व श्रोर लीला-तत्त्व श्रास्वाद करना होगा। सुविधा हो तो 'श्रीमूर्त्तिदर्शन' के स्तव पाठ कर लिये जायँ। साधकों ने भ्रमण के समय, मेरुदंड के भीतर चढ़ने उत्तरने के साथ साथ, नाम जप का भी विधान किया है। कोई कोई महात्मा यहाँ 'यो मां पश्यित सर्वत्र "" इत्यादि श्लोक का तत्त्व श्रास्वाद करने की चेष्टा करते हैं।

स्नान के समय पूजा—देह और चित्त शुद्ध हुए विना भगवदु-पलब्धि सम्भव नहीं; इसलिए हम अपने देह, चित्त तथा सब तच्वों को शुद्ध करने के लिए, अपने को भगवत-प्राप्तिके योग्य बनाने के लिए, स्नान करने जा रहे हैं—यह तच्च मन में उपलब्ध करना होगा। तेल मलने के समय अनुभव करने की चेष्टा करनी होगी कि मेरे भीतर भगवान हैं, मैं उनके अंग में तेल मल रहा हूँ। स्नान करने जाते समय शुद्धितच्च के निर्दिष्ट कुछ श्लोकों का पाठ करना चाहिए। जल के निकट जाकर विष्णुस्मरण का मंत्र पढ़ना चाहिए। इस विषय में जल का तच्च चित-नीय है। जल के भीतर कौन हैं अर्थात् जलहप में कौन आगत हैं १ ('रसोऽहमण्सु'—गीता ७ अ. प्रश्लोक द्रष्टव्य है) जल क्यों हमारी शुद्धि में सहायक होता है १ देह को भगवान का मन्दिर समक्तकर स्नान के समय भगवत्-मन्दिर-मार्जन का रहस्य चिन्तन करना चाहिए।

> आत्मेन्द्रियसमायुक्तं देहं श्रीहरिमन्<mark>दिरम्।</mark> स्नानेन शोधनं तस्य विधेहि कृपया तव।।

'हे भगवान, जल की सहायता से उसे अपनी स्थूल देह को शुद्ध करने का सुयोग मिला। जिससे जल में निहित सूद्म तत्त्व मेरे देहस्थ सब तत्त्वों में प्रवेश कर उनको शुद्ध करने में समर्थ हों, इसकी दया करके तुम व्यवस्था करो। तुम मेरे भीतर स्थित हुए अपने सृष्ट किये हुए यंत्र का आगन्तुक मल दूर कर इसको अपनी उपलब्धि के योग्य एवं अपने प्रिय कार्य साधन में समर्थ करो।

अद्भिर्गात्राणि ग्रुध्यन्ति मनः सत्येन ग्रुध्यति । विद्यातपोभ्यां भूतात्मा बुद्धिर्ज्ञानेन ग्रुध्यति ॥

इस श्लोक का मर्म हृदयंगम करने की चेष्टा करनी चाहिए। स्नान के पश्चात् आब्रह्म-स्तम्ब पर्यन्त त्रिभुवन के समस्त जीवों की तृति के लिए तर्पण करने का विधान है। इसके बाद 'असतो मा सद्गमय' एवं 'भद्रं कर्णेभिः श्रृणुयाम' इन दो श्रुतियों का पाठ करना चाहिए और अन्त में 'सर्वेऽत्र सुखिनः सन्तु' आदि प्रार्थना मंत्र पाठ कर, सब जीवों के कल्याण की प्रार्थना कर और अपने को शुद्ध और ज्योतिर्मय चिन्तन कर सर्वत्र बह्मदर्शन की चेष्टा करनी चाहिए।

आहार के समय पूजा — श्रीभगवान ही श्रन्न हम में समागत हैं। फिर वे ही हमारी इन्द्रियादि द्वारा श्रन्न श्रहण कर तत्प्रदत्त देह की पुष्टि साधन करते हैं श्रीर इस देह को श्रपने प्रिय कार्य साधन के उपयुक्त कर श्रपनी इन्छापूर्ति में नियुक्त रखने की चेद्या करते हैं, सर्वप्रथम यह तत्त्व चिन्तनीय है।

ब्रह्मार्पणं ब्रह्म हविः ब्रह्माग्नी ब्रह्मणा हुतम्। ब्रह्मैच तेन गन्तव्यं ब्रह्मकर्म समाधिना॥

तत्पश्चात् इस अन्न को उनके अहण्योग्य पवित्र कर लेना होगा। इसके बाद वे ही हमारे भीतर बैठे अन्न अहण् कर रहे हैं, यह तत्त्व चिन्तन कर और खाद्य पदार्थ भगवान को निवेदन कर सबको यह निवेदित प्रसाद वितरण करने की व्यवस्था है। सबको वितरण करने के बाद

जो बचे उसे भोका को स्वयं ग्रहण कर तृप्ति बोध करनी होगी। ऋत को ब्रह्मभाव से परिभावित कर भगवान को निवेदन करने का विधान है। ऋत्रनिवेदन के भीतर निम्नलिखित तत्त्व चिन्तनीय हैं:—

- (१) ॐ तत् सत्। ॐ उच्चारण करके चित्त को भगवत्समीप ले जाना चाहिए। फिर यह तत्त्व अनुधावन करना चाहिए कि वे ही जीवजगद्हप ने परिणत अथवा विवर्तित हैं।
- (२) एतदन्नादिकं सर्वे ॐ अच्छिद्रमस्त स्वाहा । अन्न पवित्र भाव से तैयार किया गया है और उसमें कोई अपवित्र पदार्थ तो नहीं है, इसकी परीचा करके और भगवान का नाम स्मरण करके अन्न को अमृत में परिणत करना चाहिए।
- (२) ॐ त्रमृतोपस्तरण्मित स्वाहा । ॐ त्रमृतिपिधानमित स्वाहा । यह त्रन्नादि ऊपर त्रौर नीचे (सब तरफ़) त्रमृत से परिभावित हो जाएँ त्रौर इसके फलस्वरूप यह शुद्ध त्रन्न हमारी भगवत्-शित में सहायक हो।
- (४) ॐ त्राहारशुद्धौ सत्त्वशुद्धिः सत्त्वशुद्धौ ध्रुवास्मृतिः। त्राहार के द्रव्य केवल स्थूल स्रन्न में सीमाग्रद्ध नहीं हैं, शब्द-स्पर्शादि जो कुछ मनोबुद्धि प्रभृति द्वारा प्रहरण किये जाते हैं वे सभी स्नाहार्य हैं। 'त्राह्यते मनसा बुद्ध्या इन्द्रियर्थः स स्नाहारः'—स्र्यात् मन, बुद्धि, इन्द्रियादि द्वारा जो कुछ प्रहरण किया जाता है वह सभी त्राहार है, यह व्याख्या सम्भ कर अपने सब तत्त्वों को शुद्ध कर सकने से हमारी त्रात्मा के सम्बन्ध में—भगवान के सम्बन्ध में—स्मृति जाग उठेगी। इसके बाद निम्नलिखित प्रणाली द्वारा मंत्रपाठ स्रौर भावना करनी चाहिए।
- (क) मूलाधार में मन स्थिर करके— ॐ अन्नमयाय स्वाहा इदम-नम्। हे भगवान, तुम इस देह की पुष्टि के लिए अन्नरूप में समागत हो, तुमको नमस्कार।
- (ख) मिर्गिपुर में चित्त स्थिर करके—ॐ प्राग्गमयाय स्वाहा एप प्राग्गः। यह अन्न रुधिर में परिग्गत होकर प्राग्ग की पुष्टि साधन करे।

- (ग) अनाहत में चित्त स्थिर करके—ॐ मनोमयाय स्वाहा एतन्मनः । यह रुधिर वीर्य में परिण्त होकर मन के देवता की पृष्टि विधान करे।
- (घ) विशुद्धास्य में मन स्थिर करके—ॐ विज्ञानमयाय स्वाहा एतद् विज्ञानम्। यह वीर्य श्रोजस् में परिणत होकर विज्ञानमय कोश की रिप्ति विधान करे।
- (ङ) ग्राज्ञाचक में मन स्थिर करके ॐ त्रानन्दमयाय स्वाहा एष ग्रानन्द: । यह ग्रोंजस् सुधा में परिणत होकर ग्रात्मा ग्रौर परमात्मा की तृति विधान करे।

यहाँ देहस्थ पंचकुण्ड में आहुति प्रदान कर प्रकृत पंच महायज्ञ का ध्यान करना विधेय है । देह में किस प्रकार एक परिणति साधित हो रही है (Process of Rectification) यह तत्त्व आस्वादनीय है ।

[ क ] एतदन्नादिकं सर्वे ॐ परब्रह्मणे स्वाहा । यह अन्न हमारे देह की पुटि विधान करे।

[ ख ] एतदन्नादिकं सर्वे परमात्मने स्वाहा । इस अन्न का साराश हमारी बुद्धयादि की पुष्टि विधान करे, देहयंत्र को भगवत्-कार्य साधन की योग्यता दान करे ।

[ग] एतदनादिकं सर्वं ॐ नमो भगवते वासुदेवाय स्वाहा । इस अन्न का सारांश अमृत में परिणत होकर हमको भगवल्लीला आस्वादन की योग्यता प्रदान करे।

कोई कोई यह तीन मंत्र पृथक पृथक उचारण न करके केवल 'एतदन्ना-दिकं सर्व ॐ ब्रह्मार्पणमस्तु' यह मंत्र उच्चारण करते हैं। 'हे भगवान, तुम्हीं अन्नादि रूप में हमारी देह रच्चा के लिए, हमारे शान्ति विधान के लिए, हमारे परम कल्याण के लिए उपस्थित होकर पुनः इन अन्नादि को हमारी इन्द्रियों के द्वारा अपने निकट ले जाकर हमारी अन्नादि-ग्रहण किया कों यह में परिण्त करते हो। वस्तुत: तुम्हारा ही प्रदत्त अन्न तुम्हीं को प्रदान करने से अमृत में परिण् हो जाता है मुम्सको यह तत्त्व समम्भने की बुद्धि दो?।

'सहयज्ञाः प्रजा सृष्ट्वा' (गीता ३ ग्र० १० श्लोक) इत्यादि मंत्रों का सूद्रम भाव से विचार करने पर हम भगवान के सृष्टि रहस्य और जीवजगत् के परिपालन-रहस्य को एवं वे किस प्रकार सब की पूर्णता-प्राप्ति, भगवत्-प्राप्ति, में सहायक हैं इसको उपलब्ध करने का सुयोग पाते हैं। हम उनकी इस शुभेच्छा व शुभकार्य में वाधा देकर नाना प्रकार की व्याधियाँ उत्पन्न करते हैं। हम ग्रपने सभी कार्यों द्वारा भगवदिच्छा में बाधा न देकर उनकी इच्छा पूर्ण सफल करने में सचेष्ट हों, यही जीवयज्ञ ग्रर्थात् नरमेधयज्ञ का प्रधान उद्देश्य है।

भगवान को निवेदन करने के बाद सब जीवों के लिए प्रसाद ए में कुछ अन रखकर अवशिष्ट अन स्वयं भोजन करने की व्यवस्था देखी जाती है।

ॐ त्राब्रह्मभुवनाल्लोका देवर्षिपितृमानवाः। मया दत्तेन अन्तेन तृप्यन्तु भुवनत्रयम्॥

त्रर्थात् मेरा प्रदत्त ग्रन्न समस्त देवतात्र्यों ग्रौर समस्त जीवों का तृति-विधान करे । यहाँ बलि-रत्त्रण्-तत्त्व चिन्तनीय है !

स्वयं प्रसाद पाने के समय प्रथम पाँच आस पंच प्राण में आहुति प्रदान करने के पाँच मंत्रों का पाठ करना विधेय है।

[क] ॐ प्राणाय स्वाहा। हे प्राण इस अन्त को रक्त में परियात करो।

[ख] ॐ त्रपानाय स्वाहा । हे त्रपान, तुम त्रपक्व ग्रन्न को मल-रूप में बाहर निकाल दो ।

[ग] ॐ व्यानाय स्वाहा। हे व्यान, तुमंरक्त को सब शरीर में चालित करो। [घ] ॐ समानाय स्वाहा। हे समान, तुम जहाँ जितने रक्तादि की आवश्यकता है वहाँ उतना रक्तादि दान करो।

[ङ] ॐ उदानाय स्वाहा। हे उदान, तुम मेरे देहादि की परिणति व ऊर्ध्वगति में सहाय हो।

इसके बाद नमस्कार—

योऽयं देवोऽन्तरे तिष्ठन् पचत्यन्नं चतुर्विधम्। येन दत्तमिदं सर्वे तस्मै परात्मने नमः॥ ॐ आविरावीम्भे एथि॥

हे ब्रह्मज्योति, तुम मेरे सब तत्त्वों को अपनी शक्ति से शक्तिमान् कर, अपने भाव से परिभावित कर, अपने िश्य कार्य के अनुष्ठान में नियुक्त करो।

कार्यचेत्र में पूजा—हमारी देह के सब यंत्र भगवान ने वनाये हैं, सब यंत्रों में भगवत्-प्राप्तिके अनुकूल शिक्त निहित है। वे ही यंत्रीहप में इन यंत्रों को चला रहे हैं। मैं निमित्तमात्र हूँ। हमें उचित है कि हम उदासीन भाव से स्वह्म में अवस्थित रहकर भगवल्लीला दर्शन करें। किन्तु अहंकार हमारे और भगवान के बीच में आकर हमें भगवान को देखने नहीं देता, भगवान को लीलोपलिंध करने नहीं देता। इसलिए कोई भी काम करने से पहले मन ही मन यह प्रार्थना करना चाहिए।

यद् यत् कृतं हृपीकेश तत् सर्वेच त्वया कृतम्। निमित्तमात्रं छोकोऽयम् इति से निरुचला मतिः॥

जिस प्रकार त्रापने भीतर भगवत् कर्तु त्व की उपलब्धि करनी होगी उसी प्रकार सब के द्वारा जो भगवान मेरे कल्याण के लिए उभको सहायता करने में तत्पर हैं यह तत्त्व भी उपलब्ध करना होगा।

रात्रि की पूजा—प्राकृतिक नियमानुसार दिन कार्य का व ज्ञानचर्चा का समय है और रात्रि विश्राम का, मिलन का, प्रेमास्वादन का समय है। जब हम संसार के काम से क्लान्त व अवसन्न हो जाते हैं तब प्रकृति देवी हमको विश्राम की ग्रोर ले जाने के लिए व्यस्त होती हैं। उनके ग्रावाहन से जीवजगत् के सभी प्राणी मानों माँ के निकट लौटने के लिए व्यस्त हो जाते हैं। वैष्णवगण उत्तरगोष्ठलीला द्वारा यह तत्त्व ग्रास्वाद करते हैं।

साधकमात्र को सायंकाल होते ही भगवान का त्रावाहन (माँ की पुकार, कृष्ण की वंशीध्विन ) अवण करने की चेष्टा करनी चाहिए । भक्त (जीव) भगवान का कितना ग्रापना है, जीव के लिए वे कितने व्याकुल हैं, भक्त के विना जैसे भगवान रह ही नहीं सकते । साधकगण संसार का काम शेष कर भगवान के निकट भगवद्धाम लौट जाने के लिए व्याकुल हो जाते हैं—उन्मादिनी राधा का भाव, गौरांगदेव की सायंकाल की व्याकुलता, त्रास्वाद करने की चेष्टा करते हैं । शाक्तगण शिशु-सन्तान के लिए माँ को व्याकुलता का तत्त्व चिन्तन करते हैं । इसके वाद शुद्धितत्त्व चिन्तनीय है । माँ मानो लड़के को स्नान कराके, शुद्ध कराके, लड़के का श्रवसाद व ग्लानि दूर करके तथा श्रापने भाव से परिभावित करके उसके ग्रापनो गोद में बुला लेने के लिए व्यस्त हैं ।

सगवान के निकट जाने के लिए सुमार्जित होना पड़ेगा। स्नान के द्वारा सब मलीनता, वासना-कामना, निजसुखस्प्रहां, प्रतिष्ठामोह त्यागकर चित्त को कृप्ण-सुखैक-तत्पर करना पड़ेगा। ग्रपने चित्त को भगवान का ग्रावाहन करने के, भगवान को ग्रानन्द देने के, उपयुक्त करना पड़ेगा। चित्त से सब कामना ग्रोर संस्कार दूरकर चित्त को भगवद्-भाव से परिभावित करने की चेष्टा कर ग्रन्थामिलाषिताश्च्य करना पड़ेगा। भगवान हमारे हृदय में त्राविभूते होने के लिए एवं ग्रवस्थान करने के लिए लुब्ध हों इस तरफ हिए रखनी होगी। गायक्रीजप ग्रथवा षट्चक-मेद इत्यादि की सहायता से चित्त को सहस्रार के तरफ, भगवद्धाम के तरफ, ले जाना होगा। सखियों के संग श्रीराधा का ग्रामिसार एवं संकेत स्थान में जाने का तत्त्व यहां ग्रास्वादनीय है। ग्रपने स्वस्थतत्त्व ('ग्राहं देवो न चान्योऽस्मि' एवं 'सत्यिप भेदापगमे नाथ' इत्यादि

रलोक) की सहायता से भगवत्-स्वरूपतत्त्व (सखीतत्त्व, राधातत्त्व, कृष्ण-तत्त्व) एवं कुंजलीलारहस्य अथवा शाकों के लिए माँ की करूणावनत दृष्टि एवं सन्तान के लिए माँ की व्याकुलता का भाव हृदयंगम करने की चेश करनी होगी।

इसके बाद बैप्णव साधकगण भगवान के लप व गुण से सुन्ध होकर श्रीभगवान के वरणीय व लोभनीय स्वलप की उपलब्धि करने की चेटा करते हैं। शाक साधकगण माँ के ऐश्वर्य, सौन्दर्य और माधुर्य का रहस्य चिन्तनकर ग्रानन्द में विभोर हो जाते हैं। भगवान का लप 'इतर-राग-विस्मरणम्' है; लोम ही भगवन्-प्राप्ति में प्रधानतः सहायक है, स्वार्थ और मुखस्पृद्धा मगवत्प्राप्ति में कितनी बाधा डालते हैं एवं मगवान के विना किसी तरह से काम चल ही नहीं सकता—यह तस्त्व ग्रास्वाद करने की चेटा करनी होगी। यहाँ भगवन्-स्वल्प चिन्तन, भगवान का ध्यान, इत्यादि तस्त्व चिन्तनीय हैं।

तत्पश्चात् साधक न्यासतत्त्व की सहायता से यह तत्त्व ग्रास्वाद करने की चेद्य करता है कि भगवान ही सब कुछ हैं, वे ही सब कर रहे हैं, वे ही सब ह्यों में ग्रोर सब तत्त्वों में विराजमान हैं, उनको छोड़कर ग्रोर कुछ भी नहीं है।

इसके बाद उपचारसमर्पण करते समय साधक देखता है कि
भगवान ही तो वास्तव में मेरी सेवा कर रहे हैं, वे ही सुमको सब कुछ
दे रहे हैं। उनको अर्पण करने के उपयुक्त मेरे पास कुछ भी नही है;
यहाँ तक कि मेरी आत्मा भी उन्हों का दान है। अपनी आत्मा को उनसे
पृथक सममने के कारण ही तो मेरा सब दु:खकप्ट है। तब साधक अपने
व्यटि तस्त्रों की मगवान के समिष्ट तस्त्र में आहुति देकर, समिष्टिमावापन्न
होकर, राधातस्त्र आस्वाद करने की चेष्टा करता है। तब साधक के
निकट 'पर' कहकर कुछ नहीं रह जाता। सब के सुख में सुखी होने की
चेप्टा के फलस्वहप साधक मगवद्-भाव से परिमावित होने लगता है।

श्रव साथक गुरु-निर्दिष्ट विशिष्ट भाव (दास्य, सख्य, वात्सल्य, मधुर) का चिन्तन करते करते, श्रपने इप्ट भाव से परिभावित होकर, उनसे तन्मयता लाभ करने की चेष्टा करता है। इप्ट के श्रितिरिक्त श्रन्य कोई भावना फिर उसके मन में नहीं श्राती। इप्ट की सेवा व तृति-विधान के श्रितिरिक्त श्रीर कोई प्रार्थना उसके मन में नहीं उठती। तभी साधक के चित्त में श्रन्याभिलाषितास्त्या कृष्ण-सुखैकतत्परा भिक्त का स्फरण श्रारम्भ होता है। याद रखना होगा कि साधना द्वेत भाव से श्रारम्भ होती है। साधक श्रनुभव करता है कि उसके श्रीर भगवत्तत्त्व के श्रितिरुक्त श्रीर स्व तत्त्व लुप्त हो गये, केवल ध्याता श्रीर ध्येय रह गये श्रीर ध्यान श्राधितल्प में हो रहा है।

इसके फलस्वरूप विशिष्टाद्वेत भाव उत्पन्न होता है—मैं देह हूँ वे यात्मा हैं, मैं यंत्र हूँ वे यंत्री हैं। क्रमशः यानुभव में याता है कि वे ही मेरे सब कुछ हैं, मेरे अन्तर्यामी चालक हैं वे जिस ताल और जिस सुर में इस देह यंत्र को चलाना चाहते हैं उसी ताल और उसी सुर में चलना इसकी चरम सार्थकता है। पहले बताया गया है कि रात्रि लययोग एवं दिन राजयोग श्रास्वाद करने का समय है। शास साधकगण इस स्थान में समस्त कलिपत भेदभाव दूरकर माँ को पूर्णतः आतमनिवेदन कर, माँ की अभय गोद में पूर्णिलप से विश्राम लाम करने की चेदा करते हैं। अष्टकालीय लीला की सहायता से, राधाकृष्ण की निकुंजलीला तत्त्व द्वारा, यह लययोग पूर्ण परिण्ति लाभ करता है। यह तत्त्व केवल उन्नत साधकगरण महानिशा की साधना द्वारा आस्वाद कर सकते हैं। राधाकृष्ण की लीला का तत्त्व ग्रास्वाद करना ही साधक के ध्यान का विषय है। राधातत्त्व समष्टिमावापन्न है — संखियाँ उसकी कायव्यूहमात्र हैं। निकुंज लीला में प्रवेश करने के समय राधारानी अपने समस्त कायव्यूह को अपने भीतर संहतकर ह्लादिनी शक्ति के पूर्ण विकाशरूप में आतमप्रकाश करती हैं। तब अवशिष्ट रह जाता है कृष्णतत्त्व और उसका स्फुरणमात्र राधा- तत्त्व । राधा एक बार कृष्ण में लीन हो जाती हैं ग्रौर फिर कृष्ण से ग्रलग हो जाती हैं । इस लीला के परिणामस्वरूप राधा सम्पूर्णतः कृष्णमय होकर कृष्ण में लीन हो जाती हैं। यह तत्त्व श्रास्वाद करने के लिए साधक को पहले सखीभाव से परिभावित होकर, अपने सव तत्त्वों को प्रथमतः स्खीतत्त्व में तत्पश्चात् राधातत्त्व में आहुति देकर, फिर समिष्ट भाव ( राधाभाव ) में स्थिर होकर, राधातत्त्व का ध्यान कर उसमें तन्मयता लाभ करनी होगी। राधाभाव में तन्मयता लाभ किये विना रात्रि की पूजा (निकुंजलीला का रहस्य) आस्वाद करने की योग्यता प्राप्त नहीं हो सकती। कोई कोई साधक हवन-तत्त्व की सहायता से समष्टिभावापनन होकर अर्थात् अपने व्यष्टि अन्तमयादि पंचकोश को समष्टिगत अन्तमयादि पंचकोश में आहुति देकर, विशिष्टाद्वैत तत्त्व आस्वाद करने की चेष्टा करते हैं। इसके बाद नीचे के तत्त्वों को एक एक करके ऊपर के तत्त्वों में आहुति देकर <sup>'सर्वे</sup> खल्विदं ब्रह्म' तत्त्व उपलब्धकर पूर्ण ब्रखंड ख्रद्वय तत्त्व में प्रतिष्ठा लाभ करते हैं। अर्थात् अपने समष्टिगतं अन्नमयादि कोश को क्रमानुकूल जपर के समष्टिगत तत्त्वों में आहुति देकर, सर्वव्यापी आत्ममय होकर <sup>'</sup>सर्वे खिलवदं ब्रह्म' तत्त्व स्रास्वाद करने की योग्यता लाभ करते हैं। इसके फलस्वरूप राधारानी किस प्रकार अपने को सम्पूर्णतः कृष्ण में त्राहुति देकर कृष्णमय हो जाती हैं, यह तत्त्व विश्वं जुहोमि वसुधादि-शिवाबसानम्' द्वारा स्त्रास्वाद करने की चेष्टा करते हैं। रात्रि की पूजा ( महानिशा की पूजा ) निकुंजलीलास्वादन का नामान्तरमात्र है। याद रखना होगा कि स्वयं राधाभाव से परिभावित हुए विना साधक के लिए निकुंजलीला ग्रास्वाद करना कठिन ही नहीं वरन् श्रसम्भव है।

पहले हो बता दिया गया है कि हमारी यह पूजा किसी सम्प्रदाय में सीमाबद्ध नहीं है। राधाकृष्णतत्त्व सर्वत्र सब सम्प्रदायों के इष्ट तत्त्वों के प्रतिनिधि हैं। ्युद्धि पत्र

| .वंडा           | पंक्ति | हिष्टि श्रशुद्ध   | 9     | शुद्ध        |
|-----------------|--------|-------------------|-------|--------------|
| (80)            | १०     | सुतरा •           | 9     | सुतरां       |
| 2               | १०     | मावोंके           | 9     | भावोंका      |
| -5H             | R      | समर्थं            | 9     | समर्थ        |
| 88              | ६      | िए मनः            | #9    | नमः          |
| २१              | 38     | 'अश्रीनाचे        |       | नीचे         |
| 3810            | २६     | जिल्हा निदिष      | 4     | निर्दिष्ट    |
| 25              | २५     | हरू चिवयों        | 91    | कवियों       |
| २७              | Ę      | हार्यहार कवन      | 12    | कचन          |
| 28              | १२     | शास्त्र इद्रियों  | 1     | इन्द्रियों   |
| 38              | २०     | सर्वभूती          | 24    | सर्भूत       |
| ४८              | १४     | बुद्धि            | 15    | शक्ति        |
| पू६ः            | 8      | विजतः             | Ğ1    | वर्जितः      |
| प्रदेशका        | १४     | मातृमवंस्व        | 77    | मातृसर्वस्व  |
| प्रकृतिका       | ₹      | (Principle)       | (Prin | nciple का)   |
| ७१              | १३     | कत्तर्व           | 24    | कर्नुत्व     |
| ७५              | 8      | असमित तत्त्ववित्त | 17    | तत्त्ववित्तु |
| <b>अन्यक्ता</b> | १७     | श्राकृत्वामः सका  | 1     | इसका         |
| <b>5</b> §      | १३     | ि पूर्णता         |       | पूर्णता      |
| ZEFFIE          | २२     | <b>ार</b> कुमरी   | 8     | कुमारी       |
| 2000            | १७     | चृतन्तु .         | 1,8   | कृतन्तु      |
|                 |        |                   |       |              |

( ? )

| वृष्ट | पंक्ति | <b>अशुद्ध</b>       |        | शुद्ध         |
|-------|--------|---------------------|--------|---------------|
| १००   | ₹ .    | दशितं               | a) i   | दर्शितं       |
| .800  | ₹.*    | तस्म                | 05     | तस्मैं        |
| १०५   | २      | सव                  | 03     | सर्वे         |
| ११८   | २      | मजु                 |        | ं मंजु        |
| १२१   | १५     | थले                 | 3.     | स्थले         |
| T-T   |        | परिशिष्ट            |        | 27            |
| 14    | 4      | उनका                |        | उनकी          |
| 18    | 19     | करत                 |        | करती          |
| 32    | 21     | त्रुतन्द्रिय        | F      | त्रातीन्द्रिय |
| 36    | 1      | व्याष्ट             | 9.5    | व्यष्टि       |
| 40    | 24     | नरस 🦸               |        | नीरस          |
| 48    | 15     | जावन                | XT     | जीवन          |
| 72    | 15     | तत्र                |        | यत्र          |
| 72    | 17     | प्रकार ब्रह्मदर्शेन |        | बह्मदर्शन     |
| 82    | 23     | elgionia श्रन्तरग   | Mary . | ग्रन्तरंग     |
| 86    | 24     | क्र 🗱 निवास         | 13     | निर्वाण       |
| 97    | 17     | सर्वोच्चस्तर        |        | सर्वोचस्तर    |
| 100   | 1      | भगवत्काय            | ery    | भगवत्कार्य    |
| 102   | 2      | भागमा से            | 5.5    | Ĥ             |
| 124   | 2      | . ि संघना           | 79     | साधना         |
| 132   | 18     | ्राक्षु धम          | 0.5    | धर्मों        |



